54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

P.C. a-t-il vu que, pour les a§arites, «le Coran est a la fois contingent sans étre créé »
(p. 85)?

P. 158, le lecteur trouvera ’exégése la plus inattendue qui soit du terme sifatiyya, qu’il faudrait
comprendre, selon P.C., au sens d’« hérétiques » (cf. encore p. 165), et cela parce que 1’école
a¥"arite usait de ce terme dans ce sens (sic), comme le prouve le Figh Akbar I (re-sic).

Quantité de passages laissent penser que I’auteur, a tout le moins, n’a pas relu son texte avec
toute I’attention requise. Ainsi « Abii Hasim al-Gubba’i, le maitre d’al-A%ari» (p. 81; il s’agit
d’Abt “Ali); «la compénétration (kumin) des corps» (p. 184; il s’agit de mudahala); « les
principes actifs » (p. 81, n. 4; lire sans doute « les participes actifs »); « le fait que les Harigites
soient les seuls nommés parmi les sectes harigites » (p. 25); « les régles concernant la lapidation
des hommes vertueux » (?! p. 117). Ou bien encore cette assertion étrange p. 99 : « Au sujet
des attributs, 1’auteur envisage trois possibilités : ou bien réduire & néant leur existence en faisant
de ceux-ci des divinités (?!); c’est la négation pure et simple des attributs ».

On a du mal a retirer de cette lecture quelques idées claires. L’auteur, du reste, ne parait pas
avoir le souci de rendre clair ce qu’il expose, ou peut-étre n’a-t-il pas naturellement ce talent.
Ainsi en va-t-il entre autres de cette notion centrale de wal@ya, susceptible de signifier tout a
la fois I’idée d’amitié et de solidarité (p. 130), la science éternelle de Dieu (p. 54 et 130), la
conformité 2 la loi religieuse (p. 130 et 134), sans que I’auteur se préoccupe d’expliquer comment
ces diverses significations peuvent s’accorder. Et j’avoue n’avoir pas encore compris ce qu’il
faut entendre exactement par « waldya de I’ensemble » et « wald@ya des individus ».

Dommage...

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

M.F. FierrO, La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya. Madrid, .H.A.C.,
1987. 24 x 16,5 cm, 224 p.

L’ouvrage se divise comme suit : introduction, émirat dépendant, émirat de “Abd al-Rahman I,
émirat de HiSam I, émirat de al-Hakam I, émirat de "Abd al-Rahman II, émirat de Muhammad,
émirat de al-Mundir et de *Abd Allah, émirat-califat de “Abd al-Rahman 111, califat de al-Hakam 11,
dynastie amiride et fin du califat, conclusions; sources et bibliographie, index des noms propres.

Ayant choisi « un point de vue plus descriptif qu’interprétatif » et de « réunir le plus exhaus-
tivement possible les données des sources disponibles » (p. 11, 171), M.F. en a oublié de préciser
les concepts-clefs qui devraient encadrer sa publication. Ce manque de définition des notions
essentielles — telles que sunna, hétérodoxie, etc. — lui fait confondre rébellion et mouvements
sectaires. Ce qui nous vaut la description de tous les soulévements, & commencer par celui,
pro-‘abbaside, de al-‘Ala’ b. Mugit, la célébre rébellion du Faubourg, etc. Méconnaissant les
travaux de J. Schacht et de W.M. Watt, elle semble croire que la sunna aurait jailli toute armée
et casquée de la téte de Muhammad, alors qu’elle ne s’imposa réellement qu’au ITI¢/IX® s.
Négligeant tout le potentiel implicite de I’injonction qur’anique de « commander le bien et de
réprimer le mal », il ne lui est pas venu & 1’esprit de chercher quel pouvait avoir été le réle du

BCAI 6 (1989) M.F. Fierro: La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 55

fonctionnaire chargé de la hisba devant toutes ces « déviations » (ce qui lui aurait évité de voir
un muhtasib/fonctionnaire dans la dénonciation, faite motu proprio, par un simple quidam, au
nom du « bien public »).

Derriére un titre alléchant se cache un travail fait a3 la va-vite, ou les inconséquences,
« misinterpretations » et lacunes sont nombreuses. Sans prétendre les énumérer toutes, citons
quelques exemples. « Le blasphéme contre Alldh et son prophéte ... fut interprété comme une
apostasie, chatiée de la peine de mort sans istitaba » (p. 185), ceci aprés avoir affirmé que tous
les « suicides martyrs » avaient été invités a se rétracter (p. 54-57). M.F. n’a pas reconnu les
effets salutaires de la correction administrée par le gadi Aslam b. “Abd al-"Aziz (300-309 H.)
a un chrétien dans al-HuSani et, n’ayant pas ouvert Baydn II1, ignore les insultes blasphématoires
des mercenaires catalans...

Toute une série d’interprétations hatives — et erronées — étaient évitables avec un peu de
réflexion et une connaissance minimum des institutions. Dans le procés contre Hariin b. Habib,
il était normal que I’émir communiquat 1’acquittement de I’accusé au gouverneur, puisqu’il
s’agissait d’un délit mortel. Parler de «classes » pour al-Andalus au II¢/VIII® s. est d’un
anachronisme criant et faire des madhab des « sectes » (p. 36, 185) parait relever d’une connaissance
superficielle de I'Islam. La période des wulat n’est point celle de 1’émirat. Pourquoi corriger
le texte et vouloir transformer la Suhra (signe distinctif) en synagogue (p. 63)? La prédication
du gihad par Ibn al-Qitt (p. 111) était tout simplement destinée A lui construire une légitimité
face a I’émir "Abd Allah, bien incapable de contenir la pression chrétienne. Il est dangereux de
tirer des conclusions d’ouvrages (Ibn Mugit, al-Bunti) qu’on n’a pas lus (p. 101) et de faire dire
a ceux qui les ont consultés le contraire de ce qu’ils affirment... Il peut paraitre bizarre d’aller
chercher des antécédents sikh (sic) pour justifier un prophéte qui défend de se couper les cheveux
(p. 73), norme qui rappelle plutdt la consécration de Samson & Yahveh.

Sans vouloir minimiser les connaissances de M. Cook et P. Crone, en faire des experts en
mati¢re d’al-Andalus semble — pour I’heure — excessif. Sur le mariage mut‘a, il vaut mieux
consulter M. al-Tabataba’i que M. Asin (p. 140) et sur le mouvement “abbaside, outre al-Tabari
(vol. XXVII traduit par J.A. Williams en 1985), comment ne pas citer M.A. Shaban, °Abbdasid
revolution et Islamic History, 1970 et 1971? Etonnant aussi qu’on ait passé sous silence la thése
de doctorat (inédite) de J. Aguade, 1986, dont les pages 18-27 rendent un son trés proche de
p. 57-69. Nombre d’affirmations (p. 40, 80, 108, 120, 166, etc.) ne portent point de références...
La bibliographie est bizarre, et on peut se demander pourquoi certains auteurs (Abuin, Christides,
Lecomte, Patton, Pellat, etc.) sont relégués en note tandis que d’autres sont cités, qui n’ont rien
a voir avec le sujet : Vallve, Division territorial, Viguera, Aragon musulman, plus 5 articles (dont
un jamais publié) et un compte rendu de M.F. Comment peut-on prétendre analyser la procédure
réprimant les manifestations d’hétérodoxie, sans avoir lu au moins I’ Histoire de I’organisation
Judiciaire en pays d’Islam de E. Tyan, ainsi que les travaux — moins connus — de R. Arevalo
et O. Pesle? Par contre, la traduction par Garcia Gomez du Tawg n’est pas une source, et si
Pon a inclus al-Mugaddasi et Yagqit, pourquoi éliminer Ibn Hawqal et al-Idrisi? On peut étre
surpris par la généreuse légéreté avec laquelle M.F. laisse — & d’autres — 1’étude de divers points
non effleurés (p. 86, 87, 95) tels le role de Hasim b. “Abd al-*Aziz, le processus de symbiose du
figh et du hadit, les relations entre ascétes et traditionnistes, etc.

BCAI 6 (1989) M.F. Fierro: La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya, recensé par P. Chalmeta )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne6

Devant ce mélange de glanes sur les harigites, mu‘tazilites, $i‘ites, accusés de zandaga, de ilhad,
de bid‘a, blasphéme, apostasie, rébellion et autres, on se doit de conclure que ceci est peut-&tre
un premier pas, mais I’histoire de 1’hétérodoxie dans al-Andalus sous les Umayyades reste a
faire. Et elle ne saurait étre séricusement menée a bien sans serrer de plus prés les concepts, lire
consciencieusement les ouvrages de watd’iq, sigillat, nawazil et ahkdam et une connaissance plus
approfondie des diverses magistratures : gadi, hakam, sahib al-Surta, muhtasib.

Pedro CHALMETA
(Universidad de Zaragoza)

‘Abd al-Magid AL-NAGGAR, Al-Mahdi Ibn Tamart, hayatuhu wa dara’uhu wa tawratuhu
al-fikriyya wa l-igtimaiyya wa ataruhu bi-l-Magrib. Beyrouth, Dar al-Garb al-islami,
1983. 604 p.

L’ouvrage est composé de trois parties, correspondant chacune a un élément du titre :
biographie, idées, influence.

La premiére partie, en quatre chapitres, étudie la vie d’Ibn Tamart avant son voyage en Orient,
avec un essai de mise en perspective de sa personnalité sur la situation politique, intellectuelle
et culturelle du Maghreb, puis le voyage au Machreq, ’activité « révolutionnaire » & son retour,
et tente enfin de brosser un portrait du personnage.

Le premier chapitre de la seconde partie traite de la connaissance et de sa méthodologie, en
particulier du giyas “aqli et de ses divers aspects; le second est consacré a I’essence de Dieu et
a ses attributs, le troisiéme a la prophétie et & I’imamat, et le quatriéme a la foi et & I’action
humaine. Les deux derniers examinent la théorie des usii/ et constatent qu’elle n’appartient pas
a un seul madhab kalami, mais a plusieurs : P'auteur se référe, a4 ce sujet, aux Afarites et a
Gazali, 4 Ibn Hazm et aux Mu'tazilites.

La derniére partie consacre trois chapitres respectivement aux influences exercées par Ibn
Tamart dans les domaines politique et social, doctrinal (en lui attribuant le réle d’intro-
ducteur de I’A§‘arisme au Maghreb!) et enfin juridique.

L’auteur a donc abordé tous les aspects classiquement évoqués a propos d’Ibn Tumart. Le
résumé qui vient d’étre fait montre qu’il n’a fait preuve d’aucune originalité. Sa documentation
est riche (bibliographie de 270 titres, dont 18 manuscrits). Il a voulu notamment surmonter les
inconvénients de 1’étroitesse du recueil A°azzu ma yutlab, dit Livre d’Ibn Tiimart, par des recherches
de manuscrits dans les fonds arabes (Maroc, Tunis, Le Caire, Paris et Berlin), et par 1’utilisation
de textes connus mais peu utilisés : al-Risala al-munazzama (bibliogr. n°® 55 et 226; méme réf.),
al-Muwatta’ (n° 57, 228 et 244), et Talhis kitab Muslim (n° 245).

A ce titre, Pouvrage rendra des services incontestables par son caractére de compilation. On
a pourtant de la peine & suivre ’auteur dans la satisfaction qu’il affiche au sujet de cette thése
de I’Université d’al-Azhar, ayant eu la plus haute distinction. L’information supplémentaire
ne semble pas ouvrir de perspective nouvelle, et 1’auteur se garde bien d’aller plus loin que les
hypothéses, multiples et contradictoires, des anciens historiens et hérésiographes. Pour tout

BCAI 6 (1989) M.F. Fierro: La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CORRESPONDANCE

Suite au compte rendu de son livre La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya
par Pedro Chalmeta (Bulletin critique n° 6, 1989, p. 54-56), notre collégue D" Maria Isabel
FIERRO rous adresse la lettre suivante.

Dans le numéro 6 (1989) du Bulletin critique des Annales islamologiques a paru une recension
de mon livre La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya (Madrid, 1. H.A.C., 1987),
sous la signature de P. Chalmeta. Ce dernier est tout a fait en droit de considérer que «ceci
est peut-€tre un premier pas, mais I’histoire de 1’hétérodoxie dans al-Andalus sous les Umayyades
reste & faire »; que j’aurais dii utiliser et citer tel et tel ouvrages alors que je ne I’ai pas fait, et
qu’au contraire j’aurais dii éviter d’utiliser et citer tel ou tel autres ouvrages alors que je ’ai
fait. Mais il n’a pas le droit de dire des choses fausses ni de tromper le lecteur quant au contenu
réel de mon livre. C’est pourquoi je me sens dans I’obligation de faire, sur certaines de ses
remarques, le commentaire suivant :

. S’agissant de 1’accusation d’avoir « oublié de préciser les concepts-clés qui devaient
encadrer sa publication », peut-étre P. Ch. a-t-il lui-méme oublié quelque chose, a savoir de lire
I’Apéndice I ou lesdits concepts sont présentés. Le fait que, dans sa description du contenu de
I’ouvrage, P. Ch. n’ait mentionné ni cet Apéndice I ni ’Apéndice II suggére qu’ou bien il ne les
a pas lus, ou bien qu’il a choisi délibérément de les passer sous silence.

2. P. Ch. affirme que j’ai confondu « rébellion et mouvements sectaires. Ce qui nous vaut
la description de fous les soulévements... ». Voild des années que P. Ch. enseigne I’histoire de
I’Espagne musulmane, ce qui rend d’autant plus étonnante son affirmation. Une lecture de
Lévi-Provengal lui apprendrait qu’il y a eu dans al-Andalus, pendant la période umayyade,
beaucoup plus de rébellions que les quelques-unes que j’ai citées. En réalité, si jai cité celles-ci,
c’est pour la seule raison que, dansleur cas, il est plus ou moins prouvé qu’il s’agit de mouvements
sectaires, ou considérés comme tels.

3. Concernant ma prétendue méconnaissance des travaux de J. Schacht et W.M. Watt et
le fait que je semblerais « croire que la sunna aurait jailli toute armée et casquée de la téte de
Muhammad...», j’ai du mal a croire que P. Ch. ait lu mon livre attentivement. Je le renvoie
également 4 mon article « The introduction of hadith in al-Andalus ». Bien que ce dernier n’ait
¢été publié que tout récemment dans Der Islam 66 (1989), p. 68-93, il s’agit 1a d’une communication
présentée au 4° Colloque international « From Jahiliyya to Islam » qui s’est tenu a Jérusalem
en juillet 1987, et qui est directement dans la ligne de mon livre.

4. En ce qui concerne ce qui est dit de la hisba et du muhtasib, P. Ch. aurait dii préciser a
quel passage de mon livre il fait allusion. Le fait qu’il ait écrit, il y a de nombreuses années,
un ouvrage sur le sahib al-siiq est peut-étre ce qui explique sa tendance a nous rappeler, parfois
sans nécessité, ’existence de ce personnage. P. Ch. a aussi publié un livre sur les watd’ig. Je

BCAI 6 (1989) M.F. Fierro: La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

suppose qu’a la p. 56 de son compte rendu il a voulu dire que, contrairement & moi, il a lu
« consciencieusement les ouvrages de watd’iq, sigillat, nawdzil et ahkam...», et qu’il y a trouvé
une somme d’informations sur I’hétérodoxie sous la période umayyade. Si tel est le cas, j’en
attends impatiemment les résultats.

5. Une de mes prétendues « inconséquences » serait d’avoir déclaré : « Le blasphéme contre
Allah et son prophéte ... fut interprété comme une apostasie, chitiée de la peine de mort sans
istitaba », « ceci, continue P.Ch., aprés avoir affirmé que tous les ¢suicides martyrs > avaient
été invités a se rétracter ». P.Ch. aurait di citer la premiére phrase dans son contexte (p. 185),
ou il est clair que je fais allusion au cas particulier du neveu de “Agab, un blasphémateur
condamné a mort sans istitaba parce qu’il aurait été, semble-t-il, assimilé a un « murtadd
déguisé » ou zindig, un cas dans lequel Malik refuse I’istitaba. A la p. 57, je signale que, dans
le cas des « martyrs volontaires » qui étaient des crypto-chrétiens, Uistitdba leur était permise,
parce qu’ils auraient été assimilés & un « murtadd déclaré», auquel cas la doctrine malikite
accepte 'istitdba.

En ce qui concerne Phistoire bien connue d’Aslam b. ‘Abd al-"Aziz et du chrétien, et la
référence aux «insultes blasphématoires des mercenaires catalans » que, seclon P.Ch., jaurais
di prendre en considération, j’en aurais sans aucun doute fait état si j’avais écrit un autre livre,
a savoir un livre sur les chrétiens recherchant le martyre ol insultant I'Islam. Mais je dois
rappeler & P.Ch. que mon livre traite des musulmans, et que la section dans laquelle je mentionne
les « martyrs volontaires » a pour titre « Cas d’apostasie » (p. 53-57), parce que mon intérét
se concentre sur ces « martyrs » chrétiens qui, d’un point de vue 1égal, étaient des musulmans.

6. En ce qui concerne ma référence prétendument « anachronique» a I’existence de
«classes » dans al-Andalus (p. 36), P.Ch. n’en a découvert qu’un seul exemple; or, dans cette
page, je cite un article d’Aguadé, lequel, pour sa part, fait état de opinion d’un autre spécialiste
(cf. « Some remarks about sectarian movements in al-Andalus », Studia Islamica LXIV, 1986,
p. 61). A lap. 185,il n’y a pas de confusion entre « sectes » et madahib. Un savant aussi chevronné
que P.Ch. devrait savoir que les quatre principales sectes islamiques considérées par 1’école
malikite comme ahl al-bida” wa l-ahwa’ sont les murgi’ites, les qadarites, les harigites et les
§i‘ites. En tout cas, ma phrase ne peut aucunement étre comprise comme faisant allusion aux
malikites, $afi‘ites, hanafites et hanbalites.

7. P.Ch. se demande : « Pourquoi corriger le texte et vouloir transformer la Suhra (signe
distinctif) en synagogue ? » Il n’aurait pas posé cette question s’il avait vérifié plus attentivement
la source. Le texte cité par moi (‘Iyad, Tartib al-madarik, 8 vol., Rabat 5.d., vol. IV, p. 133) lit
exactement comme j’ai écrit p. 63, note 91 ( 34 ). Peut-étre P.Ch. a-t-il voulu dire que
I’'une des variantes fournies en note par I’éditeur est 33l et qu’il faudrait le lire 3_idl .

8. P.Ch. explique qu’«il est dangereux de tirer des conclusions d’ouvrages (Ibn Mugit,
al-Bunti) qu’on n’a pas lus (p. 101) et de faire dire & ceux qui les ont consultés le contraire de
ce qu’ils affirment...». P. Ch. aurait d{i dire plus clairement que je reconnais en effet n’avoir
pas €t€ en mesure de consulter I’ouvrage d’Ibn Mugit (p. 101, note 11), et qu’il est précisément

BCAI 6 (1989) M.F. Fierro: La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 209

I’'un de ceux a qui j'aurais fait dire le contraire de ce qu’ils voulaient dire. P. Ch. avait ici une
excellente occasion d’éclairer sa propre référence au livre d’Ibn Mugit citée par moi p. 10I,
note 11. Pour le coup, malheureusement, il a préféré ne pas le faire.

9. P. Ch. trouve bizarre que j’aie pu comparer l’interdiction de se couper les cheveux
préchée par un faux prophéte musulman a celle en usage chez les Sikhs. Remercions-le de nous
avoir rappelé que la comparaison aurait dii étre faite avec Samson.

10. P. 140, note 54, si je renvoie a I’ Abenmasarra d’Asin, ce n’est pas parce qu’Asin y donnerait
quelque explication concernant le mariage mut‘a, mais simplement parce que, dans le passage
considéré, il évoque cette pratique & propos d’Isma‘il al-Ru‘ayni, lequel est 1’objet véritable
de ma note. Voici trés exactement ce que je dis - « el ya varias veces citado masarri del s. V/XI,
Isma‘l al-Ru‘ayni, era partidario del matrimonio mut‘a [note 54), practica $i'i bien conocida. »

11. P. Ch. aurait d& indiquer plus précisément lesquelles de mes affirmations « ne portent
point de références ». Dans mon livre, chaque paragraphe est numéroté; il aurait donc été plus
judicieux et plus utile au lecteur de mentionner les numéros de pages et de paragraphes.

12. J’ai été soulagée d’apprendre que P. Ch. trouvait ma bibliographie « bizarre »; aprés
tout ce qui a été dit, j’aurais été vraiment choquée qu’elle ne I’ait pas dégu. Mon article cité
comme ¢tant sous presse (ce dont P. Ch. semble s’inquiéter) a été publié récemment dans Sharg
al-Andalus V1 (1989), p. 33-44.

13. P. Ch. est surpris de la « généreuse 1égéreté avec laquelle M. F. [c’est-a-dire moi] laisse
— a d’autres — I’étude de divers points non effleurés... ». Je ne puis m’empécher de penser qu’il
regrette non la «Iégéreté », mais la générosité. Pour ma part, j’aime a croire que, grice a cette
« généreuse légcreté », d’autres personnes étudieront certains des faits qui, au cours de ma
recherche, m’ont paru mériter un examen ultérieur. P. Ch. semble convenir avec moi que ce
sont, en effet, des questions importantes.

14, Enfin, ce que dit P. Ch. concernant la thése de J. Aguadé est tout simplement faux et
malveillant. Faux, parce que p. 30, note 28, je mentionne expressément la thése en question,
en signalant que je n’avais pas pu la consulter; elle a été soutenue en 1986, ’année méme
ou j’ai achevé ma recherche. Malveillant, parce que cela voudrait suggérer que je me suis servie
de ce travail sans le dire, ce qui, encore une fois, est faux.

Bref, si c’est ainsi que P. Ch. pense faire ceuvre de critique responsable, il ferait mieux d’exercer
ses talents d’une autre fagon.

NDLR : Consulté par la comité de rédaction, M. P. chalmeta fait savoir qu’il maintient
Ses propos.

15

BCAI 6 (1989) M.F. Fierro: La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



