52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

islamiques en Iran jusqu’a la chute du califat abbaside », comme le dit E. Yarshater dans son
Avant-propos. Il est vrai que, pour sa part, W.M. se défend expressément d’avoir eu pareille
ambition (cf. p. x). _
Le meilleur chapitre me parait étre ici le chapitre 6, dans ce qu’il dit notamment de ’histoire
du chiisme imamite dans les cinq premiers siécles. W.M. y démontre entre autres, de la fagon
la plus nette, ce que 1’on savait, certes, déja, mais qu’il est souvent nécessaire de rappeler, a
savoir que, jusqu’aux Safavides, le chiisme duodécimain en Iran ne représentait qu’« une
petite minorité dans un pays sunnite ». Dans les premiers temps des Safavides, méme Mashad
« était encore une ville majoritairement sunnite ». « Le chiisme duodécimain a été imposé a
I’Iran par une décision de gouvernement; il ne s’est pas lui-méme imposé & ce gouvernement
parce qu’il aurait été populaire et massivement répandu » (p. 86).
Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Pierre CUPERLY, Introduction a I’étude de I'ibadisme et de sa théologie. Alger, Office des
publications universitaires, 1984. 15 x 22 cm, 374 p.

Deux séjours successifs au Mzab ont conduit le P. Cuperly, alors Pére Blanc, a entreprendre
une étude systématique de la littérature religieuse ibadite. Cette littérature avait fait 1’objet déja
de maintes études partielles, notamment de la part de savants italiens comme Moreno, Rubinacci,
Cremonesi, ou ibadites, comme A.Kh. Ennami. Le P. Cuperly en donne ici la premiére présentation
d’ensemble, & partir non seulement des travaux de ses devanciers, mais aussi, et surtout,
directement & partir des textes originaux, imprimés ou encore manuscrits, auxquels les bibliothéques
du Mzab lui ont donné généreusement acces. :

L’ouvrage est construit en deux parties. La premiére (31-176) est une analyse des « sources
de la théologie ibadite », c’est-a-dire, plus exactement, d’un certain nombre de textes considérés
par ’auteur comme le mieux & méme de représenter et formuler la doctrine de cette mouvance
de I'Islam, et cela dans ses deux composantes majeures, 1’occidentale (Maghreb proprement
dit et Tripolitaine) et orientale (Uman et Afrique de 1’Est). En réalité, ¢’est I’ibadisme occidental
qui a, de loin, la part la plus importante, celui d’Orient ne figurant ici que par une unique
‘aqida tirée d’une chronique anonyme tardive, mais qui a tout de méme le grand intérét d’étre
attribuée (avec, sans doute, pas mal d’additions postérieures) & "Abd Allah b. Ibad en personne.
Pour le domaine occidental, P.C. fait d’abord I’analyse conjointe de deux ‘agidas, propres
respectivement aux ibadites du gabal Nafisa et a ceux du Mzab et de Djerba, la premiére ayant
pour auteur Abit Zakariyya al-Gannawuni (premiére moitié du V¢/XI® s. selon P.C.), et la
seconde Abii Hafs ‘Umar b. Gami® (fin VIII®/XIV® s. ou début IX¢/XV® s.). Ces deux ‘agidas,
fort proches I’'une de I’autre, procéderaient, selon P.C., d’un archétype commun plus ancien,
la rédaction d’Abi Hafs, quoique plus tardive que 'autre, étant paradoxalement plus proche de
Poriginal. Viennent ensuite : un court traité de théologie (K. Usil al-din) de Tibgiirin, originaire
du Nafisa (premiére moitié du VI¢/XII® s.); une “agida d’Abu Sahl Yahya al-Warglani, originaire,
comme son nom l’indique, de 1’0asis de Warglan/Ouargla (VI¢/XII® s.); enfin, un K. al-Tawhid
d’Abi Tahir al-Gitali (m. 750/1350), natif du gabal Nafiisa, mais djerbien d’adoption.

BCAI 6 (1989) P. Cuperly: Introduction a I’étude de I'ibadisme et de sa théologie, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 53

Dans la seconde partie (177-309), P.C. analyse la doctrine théologique ibadite, telle qu’elle
ressort de ces différentes sources, mais aussi a4 la lumiére de traités plus élaborés, comme
notamment le Migiz d’Abi "Ammar “Abd al-Kafi (premiére moitié du VI¢/XII® s.) et le Dalil
d’Abl Ya'qiib Yusuf al-Warglani (m. 570/1175). Sont examinés 4 la suite un certain nombre
de problémes théologiques majeurs : tawhid et attributs divins; création du Coran; vision de
Dieu; décret divin (gadar); imamat.

La théologie ibadite est une sorte d’amalgame de points de vue mu‘tazilites et sunnites, qui
évoque a certains égards les positions des Naggariyya. Comme les mu‘tazilites, les ibadites
rejettent la thése sunnite — et particuliérement a§‘arite — des attributs divins compris comme
des entités (ma’ani) résidant dans ’essence divine (2 la maniére des accidents dans une substance),
et éternelles comme elle; pour eux aussi, en fin de compte, «il n’y a rien d’autre que Dieu »;
c’est en vertu de Son essence méme que Dieu est puissant, savant, etc. Comme les mu‘tazilites
également, les ibadites affirment le caractére créé du Coran; nient la vision de Dieu par les regards
humains; prénent l’interprétation métaphorique des attributs anthropomorphiques (la Main,
les Yeux, la Face, etc.). Mais comme les a¥arites (et comme Naggar), ils soutiennent que les
actes humains volontaires sont tout & la fois créés par Dieu et « acquis » par I’homme; ils
affirment la concomitance de la puissance et de 1’acte. Enfin, comme tous les harigites, ils
rejettent la thése mu‘tazilite d’un « état intermédiaire » entre foi et mécréance.

Voila donc un livre qui devrait étre fort utile, et dont j’attendais, au départ, beaucoup. Je dois
dire ma trés grande déception. Le sérieux du travail n’est pas en cause, ’auteur y brasse une
documentation considérable, et toujours de premiére main. Mais il est manifeste que, pour
I’étude de ces textes souvent foit abscons, il lui 2 manqué la longue formation nécessaire (et
jamais compléte, hélas) touchant I’histoire du kalam, la signification des diverses doctrines et
leurs rapports mutuels, le vocabulaire technique. Tout ce qui est dit, en particulier, du probléme
— certes difficile — des attributs divins est d’une extréme confusion, et plus d’une affirmation
laissera pantois le lecteur un tant soit peu informé. Ainsi ne sera-t-on pas peu surpris de lire
p. 79 que Tibgiirin entend « démontrer contre les A¥ arites (souligné par moi) (...) que Dattribut
divin ne peut étre contingent et créé »! Sans doute croit-on comprendre plus loin qu’il s’agit
en I’occurrence des « attibuts de I’acte », dont les théologiens ibadites, contrairement aux a§‘arites,
affirment le caractére incréé (p. 80 et 92). Mais on perd définitivement pied quand on lit par
ailleurs (p. 85) que, pour le méme Tibgurin, « la parole est un attribut de 1’acte, et par conséquent
une création de Dieu» (souligné par moi)... De méme s’étonnera-t-on d’apprendre qu’aussi
bien Gubba’i qu’Afari, bien que dans un sens différent, peuvent é&tre considérés comme
« réduisant le wasf a la sifa» (p. 81), alors que c’est plutét ’inverse pour Gubba’i (en tant
que, pour lui, il n’est d’attributs que qualificatifs), et qu’Af‘ari, au contraire — notam-
ment dans la Risala ila ahli I-Tagr a laquelle P.C. fait référence p. 192 — fait dériver le
wasf (attribut qualificatif) de la sifa (comprise comme attribut substantif, « entité ») !, Et ou

1. 11 faut reconnaitre que les auteurs ibadites les attributs divins, pour les a§"arites, seraient des
eux-mémes — si P.C. les interpréte correctement — ma‘ani, mais non des sifar; pour eux, sifa serait
ont une curieuse fagon de comprendre les théses synonyme de wasf (p. 191)!
a¥‘arites. A en croire Abi Ya‘qub al-Warglani,

4 A

BCAI 6 (1989) P. Cuperly: Introduction a I’étude de I'ibadisme et de sa théologie, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

P.C. a-t-il vu que, pour les a§arites, «le Coran est a la fois contingent sans étre créé »
(p. 85)?

P. 158, le lecteur trouvera ’exégése la plus inattendue qui soit du terme sifatiyya, qu’il faudrait
comprendre, selon P.C., au sens d’« hérétiques » (cf. encore p. 165), et cela parce que 1’école
a¥"arite usait de ce terme dans ce sens (sic), comme le prouve le Figh Akbar I (re-sic).

Quantité de passages laissent penser que I’auteur, a tout le moins, n’a pas relu son texte avec
toute I’attention requise. Ainsi « Abii Hasim al-Gubba’i, le maitre d’al-A%ari» (p. 81; il s’agit
d’Abt “Ali); «la compénétration (kumin) des corps» (p. 184; il s’agit de mudahala); « les
principes actifs » (p. 81, n. 4; lire sans doute « les participes actifs »); « le fait que les Harigites
soient les seuls nommés parmi les sectes harigites » (p. 25); « les régles concernant la lapidation
des hommes vertueux » (?! p. 117). Ou bien encore cette assertion étrange p. 99 : « Au sujet
des attributs, 1’auteur envisage trois possibilités : ou bien réduire & néant leur existence en faisant
de ceux-ci des divinités (?!); c’est la négation pure et simple des attributs ».

On a du mal a retirer de cette lecture quelques idées claires. L’auteur, du reste, ne parait pas
avoir le souci de rendre clair ce qu’il expose, ou peut-étre n’a-t-il pas naturellement ce talent.
Ainsi en va-t-il entre autres de cette notion centrale de wal@ya, susceptible de signifier tout a
la fois I’idée d’amitié et de solidarité (p. 130), la science éternelle de Dieu (p. 54 et 130), la
conformité 2 la loi religieuse (p. 130 et 134), sans que I’auteur se préoccupe d’expliquer comment
ces diverses significations peuvent s’accorder. Et j’avoue n’avoir pas encore compris ce qu’il
faut entendre exactement par « waldya de I’ensemble » et « wald@ya des individus ».

Dommage...

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

M.F. FierrO, La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya. Madrid, .H.A.C.,
1987. 24 x 16,5 cm, 224 p.

L’ouvrage se divise comme suit : introduction, émirat dépendant, émirat de “Abd al-Rahman I,
émirat de HiSam I, émirat de al-Hakam I, émirat de "Abd al-Rahman II, émirat de Muhammad,
émirat de al-Mundir et de *Abd Allah, émirat-califat de “Abd al-Rahman 111, califat de al-Hakam 11,
dynastie amiride et fin du califat, conclusions; sources et bibliographie, index des noms propres.

Ayant choisi « un point de vue plus descriptif qu’interprétatif » et de « réunir le plus exhaus-
tivement possible les données des sources disponibles » (p. 11, 171), M.F. en a oublié de préciser
les concepts-clefs qui devraient encadrer sa publication. Ce manque de définition des notions
essentielles — telles que sunna, hétérodoxie, etc. — lui fait confondre rébellion et mouvements
sectaires. Ce qui nous vaut la description de tous les soulévements, & commencer par celui,
pro-‘abbaside, de al-‘Ala’ b. Mugit, la célébre rébellion du Faubourg, etc. Méconnaissant les
travaux de J. Schacht et de W.M. Watt, elle semble croire que la sunna aurait jailli toute armée
et casquée de la téte de Muhammad, alors qu’elle ne s’imposa réellement qu’au ITI¢/IX® s.
Négligeant tout le potentiel implicite de I’injonction qur’anique de « commander le bien et de
réprimer le mal », il ne lui est pas venu & 1’esprit de chercher quel pouvait avoir été le réle du

BCAI 6 (1989) P. Cuperly: Introduction a I’étude de I'ibadisme et de sa théologie, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



