50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

qui, concrétement, ont « abandonné a son sort » “Utmdn au moment olt on allait 1’assassiner.
Mon hypothése, par conséquent, est qu’en réalité ce passage concerne les diverses attitudes des
musulmans lors de I’émeute qui a abouti a cet assassinat (et a quoi fait t1&s clairement allusion
le safk damihi de 88a 26) : il y aurait, d’une part, les émeutiers (maftiin), ou seraient distingués
les meneurs (qa’id) et leurs complices (magqiid); d’autre part, ceux qui ont laissé assassiner ‘Utman
(hadil, kaff), sans aller a son secours, et cela en dépit de toute ’amitié qu’ils prétendaient lui porter;
et enfin ceux qui auraient prétendu ne rien savoir (? gahil). Car tel est, & mon sens, I’un des thémes
majeurs de cette seconde partie : avec le meurtre de ‘Utman, les musulmans sont revenus a la
violence qui caractérisait 1’antéislam; ils ont entrepris de s’entretuer comme s’entretuaient les
idolatres (cf. 88a 10-11 et 29).

Quant a lautre théme majeur de cette seconde partie, et qui est lié au précédent, c’est celui
de P’injustice établie, de I’écrasement du faible par le fort, une situation, elle aussi, caractéristique
du temps de la gahiliyya (cf. 88a 11-12), et qui, elle aussi, a réapparu aprés le meurtre de “Utman.
C’est pourquoi j’estime tout a fait aberrante la fagon dont H.D. comprend les deux premiéres
lignes de 88b. Selon lui, il faudrait lire, en 88b 1, muhakkim, et comprendre par conséquent,
sous ce terme, les harigites (ainsi appelés, rappelons-le, parce qu’ils répétaient, contre la procédure
d’arbitrage : la hukma illa li-llah); le mot sultan, plus loin, désignerait Mu'awiya; la ‘ubiidiyya
a Pégard des hommes — alors qu’elle ne devrait exister qu’a 1’égard de Dieu — caractériserait
Iattitude de Mu‘awiya qui, en proposant l’arbitrage, préférait se soumettre au jugement des
hommes plutét qu’a celui de Dieu (cf. p. 55, n. 190)!! Je reconnais, 14 encore, que le texte n’est
pas facile; mais le sens général me parait clair. Comme du temps de I’antéislam, il y a, d’une part,
des puissants, des princes, qui imposent leur domination par la force, et, d’autre part, des faibles,
démunis de tout droit et réduits a la servitude. Au lieu de muhakkim (car, si tel était lc cas,
comment comprendre ensuite mutd“?), il faudrait peut-étre lire muhakkam (celui a qui il a été
donné de gouverner?).

Quelques corrections, pour terminer. En 89a 3, lire a 1’évidence “indakum (et non ‘abdukum,
«votre serviteur »!!). En 88a 23, lire probablement ya’lamu (au lieu de yulamma). Enfin, en
87b 14, ne vaudrait-il pas mieux lire al-wugid au lieu d’al-gad? L’hypothése mériterait au moins
d’étre signalée.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

P.S. Dans mon compte rendu de ’ouvrage de R. CasPAR, Traité de théologie musulmane, t. I
(Bulletin critiqgue n° 5/1988), une « correction » accidentelle de derniére minute a remplacé
(p. 50, 1. 4) Tamhid par Tawhid. Les lecteurs, je 1’espére, auront rectifié d’eux-mémes.

Wilferd MADELUNG, Religious Trends in Early Islamic Iran. Albany, SUNY Press (Bibliotheca
Persica), 1988. 15 x 23 cm, x 4 130 p., index.

Eminent connaisseur de I’histoire des sectes et des mouvements religieux de toute nature dans
I'Islam des premiers siécles, W. Madelung en donne ici pour la premiére fois (en ce qui le

BCAI 6 (1989) W. Madelung: Religious trends in early Islamic Iran, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51

concerne, s’entend) une vue synthétique, mais limitée a I’'Iran (et plus précisément : a 1’Iran
pré-mongol), dans le cadre des Columbia Lectures on Iranian Studies éditées par E. Yarshater.
En une centaine de pages, il présente ce qui, dans 1’histoire des principaux « partis » religieux
en Islam (chiites, harigites, sunnites, etc.), concerne spécifiquement I’Iran de prés ou de loin,
en y ajoutant des phénoménes proprement iraniens comme, notamment, le mouvement
néo-mazdakite. Ce qui donne sept chapitres ainsi intitulés : 1) Mazdakism and the Khurramiyya;
2) The Murji’a and Sunnite Traditionalism; 3) The Two Factions of Sunnism : Hanafism and
Shafiism; 4) Sufism and the Karramiyya; 5) Kharijism : The °Ajarida and the Ibadiyya;
6) Shi‘ism : The Imamiyya and the Zaydiyya; 7) Isma‘ilism : The Old and the New Da'wa.

Il y a évidemment quelque chose d’artificiel dans le principe méme d’une telle étude. Vouloir
étudier I'Islam en Iran indépendamment de son contexte non iranien n’a pas grand sens, du
moins dans les tout premiers siécles. W.M. en est, du reste, conscient, qui insiste, dans sa Préface,
sur ’étroitesse des liens, a ces époques, entre I'Iran et la Mésopotamie. Trés vite, les ethnies
sont mélées; maints personnages en vue de ’Islam dit « iranien » sont originaires de Kifa ou
Basra. A Qumm, par exemple, «le principal centre du traditionnisme imamite orthodoxe au
IIT¢/IX* siécle » (p. 81), « la grande majorité des traditionnistes, et en particulier les plus éminents
d’entre eux, étaient des Arabes » (p. 82), comme, notamment, le clan des A§ari venus de Kifa
a la fin du premier si¢cle de I’'Hégire (p. 78-79). A Kiifa, inversement, la majorité des traditionnistes
imamites étaient des mawdli (p. 82). A Bagdad, beaucoup de hanbalites, et la famille d’Ibn Hanbal
elle-méme, étaient issus de colonies arabes établies au Hurdsan (p. 22).

C’est dans le chapitre sur les harigites, le moins bien venu a mon sens, que cette coupure entre
Iran et Mésopotamie (et Arabie) est la plus douteuse. Je ne suis pas vraiment convaincu que
les “Agarida représentent, dans leur totalité, un harigisme exclusivement iranien, alors que les
Bayhasiyya n’intéresseraient, eux, que 1’Arabie et I'Iraq (p. 58-59). La démonstration qu’en fait
W.M. comporte beaucoup trop de suppositions insuffisamment fondées (attestées par une
multitude de « probably », « presumably », «likely », « seems »). Aprés tout, rien, dans les
sources, n’indique que les sous-sectes d’Ahnasiyya, Ma'badiyya, Mukramiyya aient été localisées
dans quelque province iranienne. Dire que Ziyad b. “Abd al-Rahman, le fagih des Tadliba — dont
le nom figure sous cette forme non seulement chez Sahrastini, mais déja auparavant chez Balhi,
Afarl, Bagdadi —, était « probablement un mawla » parce qu’il serait « probablement identique »
a un “Abd al-Rahman b. Ziyad cité par une autre source, parait un peu « léger ». Et de ce que,
chez Sahrastani (et lui seul), leur éponyme est appelé Rusayd al-Tisi, peut-on vraiment conclure
que les Rusaydiyya « vivaient probablement dans la région de Tis »?

Par ailleurs, le lecteur au fait de I’ceuvre de W.M. trouvera ici peu de choses nouvelles. L’auteur,
pour une bonne part, y répéte ou résume divers travaux antérieurs. C’est le cas, en particulier,
des trois premiers chapitres qui, en maints endroits, reproduisent & peu prés littéralement tel
ou tel des articles regroupés récemment dans un volume des Variorum Reprints dont j’ai rendu
compte ici-méme il y a trois ans !. Or, autant ces études ponctuelles étaient suggestives, riches
d’apergus originaux, d’informations inédites, autant il me parait excessif de voir dans le présent
ouvrage, qui les réemploie plus ou moins heureusement, un authentique « manuel sur les sectes

L, Cf. Bulletin critique n° 3 (1986), p. 47.

BCAI 6 (1989) W. Madelung: Religious trends in early Islamic Iran, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

islamiques en Iran jusqu’a la chute du califat abbaside », comme le dit E. Yarshater dans son
Avant-propos. Il est vrai que, pour sa part, W.M. se défend expressément d’avoir eu pareille
ambition (cf. p. x). _
Le meilleur chapitre me parait étre ici le chapitre 6, dans ce qu’il dit notamment de ’histoire
du chiisme imamite dans les cinq premiers siécles. W.M. y démontre entre autres, de la fagon
la plus nette, ce que 1’on savait, certes, déja, mais qu’il est souvent nécessaire de rappeler, a
savoir que, jusqu’aux Safavides, le chiisme duodécimain en Iran ne représentait qu’« une
petite minorité dans un pays sunnite ». Dans les premiers temps des Safavides, méme Mashad
« était encore une ville majoritairement sunnite ». « Le chiisme duodécimain a été imposé a
I’Iran par une décision de gouvernement; il ne s’est pas lui-méme imposé & ce gouvernement
parce qu’il aurait été populaire et massivement répandu » (p. 86).
Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Pierre CUPERLY, Introduction a I’étude de I'ibadisme et de sa théologie. Alger, Office des
publications universitaires, 1984. 15 x 22 cm, 374 p.

Deux séjours successifs au Mzab ont conduit le P. Cuperly, alors Pére Blanc, a entreprendre
une étude systématique de la littérature religieuse ibadite. Cette littérature avait fait 1’objet déja
de maintes études partielles, notamment de la part de savants italiens comme Moreno, Rubinacci,
Cremonesi, ou ibadites, comme A.Kh. Ennami. Le P. Cuperly en donne ici la premiére présentation
d’ensemble, & partir non seulement des travaux de ses devanciers, mais aussi, et surtout,
directement & partir des textes originaux, imprimés ou encore manuscrits, auxquels les bibliothéques
du Mzab lui ont donné généreusement acces. :

L’ouvrage est construit en deux parties. La premiére (31-176) est une analyse des « sources
de la théologie ibadite », c’est-a-dire, plus exactement, d’un certain nombre de textes considérés
par ’auteur comme le mieux & méme de représenter et formuler la doctrine de cette mouvance
de I'Islam, et cela dans ses deux composantes majeures, 1’occidentale (Maghreb proprement
dit et Tripolitaine) et orientale (Uman et Afrique de 1’Est). En réalité, ¢’est I’ibadisme occidental
qui a, de loin, la part la plus importante, celui d’Orient ne figurant ici que par une unique
‘aqida tirée d’une chronique anonyme tardive, mais qui a tout de méme le grand intérét d’étre
attribuée (avec, sans doute, pas mal d’additions postérieures) & "Abd Allah b. Ibad en personne.
Pour le domaine occidental, P.C. fait d’abord I’analyse conjointe de deux ‘agidas, propres
respectivement aux ibadites du gabal Nafisa et a ceux du Mzab et de Djerba, la premiére ayant
pour auteur Abit Zakariyya al-Gannawuni (premiére moitié du V¢/XI® s. selon P.C.), et la
seconde Abii Hafs ‘Umar b. Gami® (fin VIII®/XIV® s. ou début IX¢/XV® s.). Ces deux ‘agidas,
fort proches I’'une de I’autre, procéderaient, selon P.C., d’un archétype commun plus ancien,
la rédaction d’Abi Hafs, quoique plus tardive que 'autre, étant paradoxalement plus proche de
Poriginal. Viennent ensuite : un court traité de théologie (K. Usil al-din) de Tibgiirin, originaire
du Nafisa (premiére moitié du VI¢/XII® s.); une “agida d’Abu Sahl Yahya al-Warglani, originaire,
comme son nom l’indique, de 1’0asis de Warglan/Ouargla (VI¢/XII® s.); enfin, un K. al-Tawhid
d’Abi Tahir al-Gitali (m. 750/1350), natif du gabal Nafiisa, mais djerbien d’adoption.

BCAI 6 (1989) W. Madelung: Religious trends in early Islamic Iran, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



