1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

I’arabe comme premiére langue vivante par 1'idéal d’une « réappropriation » supposée de leur
culture d’origine par les adolescents musulmans — et, d’autre part, la dure réalité des ghettos
scolaires pour « enfants d’immigrés », Bruno Etienne peut écrire : « Les adolescents (...) sont
actuellement scolarisés dans le systéme frangais et stigmatisés par la générosité de ceux qui
veulent, au nom de la différence, leur faire apprendre leur langue maternelle ou leur culture
d’origine. Ils sont pénalisés par cette différence » (p. 292).

Dominique MALLET
(Institut Frangais d’Etudes Arabes, Damas)

Daniel GIMARET, Les noms divins en Islam : exégése lexicographique et théologique. Paris,
éditions du Cerf, 1988. 14 x 23 cm, 448 p.

Au point de départ de cette imposante étude, il y a une double constatation de ’auteur, d’une
part, du rdle scripturaire fondamental et de la multiplicité des noms divins dans le Coran, par
comparaison avec la chrétienté et le judaisme, et d’autre part, et symétriquement, des lacunes
de la science occidentale concernant la position centrale de ces noms dans la vie religieuse en
Islam, tant du point de vue intellectuel que d’un point de vue plus pratique. Si le présent
ouvrage s’attache prioritairement a étudier les développements théologiques traditionnels
concernant ce sujet (dans le ‘ilm al-kalam en particulier), plusieurs chapitres font allusion plus
directement au role de la récitation et de la méditation de ces noms dans la spiritualité populaire
(par exemple, le ch. I1I sur le hadith et les listes des 99 « plus beaux noms ») ou dans le soufisme
et autres traditions ésotériques (le ch. V sur « La question du Nom supréme »).

L’essentiel du livre (ch. VII-XXIV) consiste néanmoins en un copieux «inventaire méthodique
du Dieu de I'Islam » tel que le décrivent les quelque 200 noms que Iui ont donnés le Coran, le
hadith, puis la théologie islamique, et qui sont ici regroupés et étudiés selon quelque 18
« familles » sémantiques (« Dicu », « Parfait », « Juste », « Souverain », etc.). Tout en exploitant
une documentation, en ce domaine, extrémement copieuse, ’auteur se préoccupe au premier
chef de mettre en lumiére les significations scripturaires originelles de tous ces noms. Ces
chapitres peuvent ainsi, pour la plupart, étre lus séparément (du moins par les lecteurs familiarisés
avec l’arabe), a la maniére d’un commentaire coranique treés éclairant, bien que fort dense, sans
nécessiter une connaissance approfondie des sciences islamiques sur quoi s’appuie cette exégése.
(Les lecteurs non arabisants, ou peu au fait de ces questions, pourront comparer le travail de
I’auteur avec la récente traduction d’un compendium classique, le Traité sur les noms divins de
Fahr ad-din ar-Razi, trad. Maurice Gloton, Dervy-livres, t. I/ 1986 et t. II / 1988.) La biblio-
graphie détaillée et les divers index (p. 427-444) permettent de retrouver facilement les
développements relatifs & chacun des noms divins, ainsi que les auteurs musulmans
concerneés.

Les chapitres préliminaires, quant a eux, étudient I'immense littérature spécifiquement
consacrée aux noms divins & travers les diverses sciences islamiques et les diverses écoles de pensée
a I’époque « classique » (en particulier les 1V°-VI® siécles, mais aussi jusqu’aux traités plus tardifs

BCAI 6 (1989) D. Gimaret: Les noms divins en Islam: exégese lexicographique et théologique, recensé par J.W. Morris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

de Razi et 1§i). Bien que les analyses du kalam mu‘tazilite et a%‘arite — rappelant le domaine
de spécialisation de ’auteur — fassent généralement 1’objet d’un examen plus approfondi (par
exemple, le ch. II sur le débat relatif a ’origine humaine ou révélée des noms divins), les sources
utilisées comprennent également les ouvrages classiques concernant la lexicographie, les
collections de hadiths, le tafsir, les usiil al-figh, le soufisme (Qu3ayri, Gazali, Ibn ‘Arabi), voire
la philosophie avicennienne (par exemple chez Razi). L’auteur a également pris soin d’inclure
dans ses sources un échantillon d’ouvrages chiites représentatifs dans chacune de ces disciplines
(Kulayni, Ibn Babiiya, Abli Hatim ar-Réazi, Tabarsi, etc.). La profusion et I’extraordinaire
diversité du matériau ainsi mis en ceuvre non seulement démontrent amplement sa thése quant
a I'importance et la fécondité de ce sujet dans la pensée islamique, mais également souligne
I’interdépendance fonciére et les enrichissements réciproques de ces diverses disciplines,
aujourd’hui trop souvent, et de fagon artificielle, isolées les unes des autres. Et surtout tout lecteur,
quelle que soit sa formation, se voit constamment rappeler la place primordiale que les hadiths
(pratiquement inséparables du Coran) tiennent au sein des sciences religieuses, ainsi que dans
I’élaboration des rites et pratiques de 1’Islam.

En dépit de — ou grice & — la prodigieuse érudition qui sous-tend 1’étude méthodique des
noms divins dans la seconde partie, le lecteur persévérant découvrira quelque chose qui dépasse
le cadre d’un simple catalogue des exégéses antérieures. En premier, 1’effort original de ’auteur
pour délimiter les champs sémantiques fondamentaux (qui évoque ’ouvrage d’Izutsu, God and
Man in the Koran, et ses pareils) transcende nettement les développements classiques du kalam
et du tafsir pour soulever les questions essentielles de la théorie et de la pratique qui sont, en
fait, au centre des traditions philosophiques et mystiques dont I’étude n’est abordée ici que
tangentiellement. A D’instar du Guide de Maimonide, son examen attentif de I’authentique
usage coranique des noms divins (dissocié de la tradition ultérieure) raméne constamment le
lecteur & se poser la question de leurs « référents » et de leur signification en rapport avec I’homme
et le monde, en méme temps qu’il met en évidence les subtiles interconnexions et la multiplicité
des significations (« polysémie ») que 1’on peut relever dans presque tous les passages coraniques
correspondants. Une des conséquences pratiques, et particuliérement appréciables, de cette
approche est de faire apparaitre I'impossibilité de rendre de fagon parfaitement adéquate (3
moins d’un volumineux appareil de notes) cette dimension critique du texte coranique.

Comme dans toute ceuvre de pionnier qui se propose d’abolir les habituelles cloisons entre
disciplines, certaines lacunes (par exemple, I’analyse numérologique des noms, leur interprétation
dans le soufisme métaphysique, leurs diverses utilisations pratiques et dévotionnelles) retiendront
sans doute D’attention des spécialistes dont les domaines ne sont ici qu’effleurés. Espérons qu’en
réalité cela les conduise a entreprendre & leur tour d’écrire — 4 Dintention, en particulier, du
public non orientaliste — sur d’autres aspects pareillement négligés du message coranique et
de ses transformations dans la pensée et la spiritualité islamiques.

James W. MORRIS
(Temple University)

BCAI 6 (1989) D. Gimaret: Les noms divins en Islam: exégese lexicographique et théologique, recensé par J.W. Morris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

Hans DAIBER, Wasil ibn "Ata’ als Prediger und Theologe. Leiden, Brill, 1988. 16 x 24,5 cm,
106 p.

Wiasil b. “Atd’ (m. 131/749), I’'un des « péres » du mu‘tazilisme, était affligé d’un défaut de
prononciation (d’olt son surnom d’al-A/tag) qui le mettait dans I’impossibilité de prononcer
les ra’. 11 est célébre, a ce titre, pour avoir composé tout un sermon (hutba) ou cette lettre ne
figurait pas! Hans Daiber a retrouvé dans un manuscrit de la bibliothéque de Leiden le texte
intégral de ce sermon, dont on ne connaissait jusqu’a maintenant qu’une version abrégée publiée
par “‘Abd al-Salam Harin (Nawddir al-mahtatat 11. Le Caire, 1951, 134-136).

H.D. consacre a ce court morceau d’éloquence (une centaine de lignes) — on je verrais avant
tout, pour ma part, un beau tour de force litiéraire — un commentaire extrémement minutieux,
gonflé de références, démesuré pour tout dire, et, me semble-t-il, en grande partie inadéquat.
Dans un chapitre de son introduction intitulé « Wasils Theologie im Lichte seiner Predigt »
— et qui mériterait mieux d’étre intitulé & P’inverse « Le sermon de Wasil a la lumiére de sa
théologie » —, H.D. veut a toute force retrouver dans le dit sermon, sous une forme plus ou
moins implicite, les fameux «cing principes » du mu‘tazilisme — bien qu’il reconnaisse par
ailleurs qu’a ’époque de Wasil les cing principes en question n’étaient probablement pas encore
formulés tels quels, et que, d’autre part, ce n’est pas le réle d’un sermon que de fournir une
somme théologique. En vérité, une telle lecture du sermon me parait tout & fait forcée. Je n’y
vois, quant a moi, d’incontestablement mu‘tazilite que ce qui est dit (et que, curieusement, H.D.
n’a pas relevé) concernant la « guidance » (Audd) que Dieu, selon ce texte, «a obligation
d’accorder a toutes Ses créatures» (88a 5 : bi-hudahu al-wagib tafadduluhu bihi “ald gami®
halqihi), et par laquelle Il guide ceux qui se sont déja eux-mémes guidés, de méme qu’ll n’égare
que ceux qui se sont déja eux-mémes égarés (88b 6-7 : man zaga azaga llahu qalbahu). Tout le
reste du sermon, a mon sens, pourrait étre mis dans la bouche de n’importe quel théologien.

Comme I’a bien vu H.D. (du moins dans son découpage du texte), le sermon comprend trois
parties : un long exorde, dans lequel Wasil met avant tout 1’accent sur la toute-puissance de
Dieu, Son omniscience, Sa transcendance (87b 14 - 88a 10); puis un développement de caractére
historique, et de ton passablement amer et pessimiste, ot Wasil montre qu’aprés 1’heureux
interméde du Prophéte et des deux premiers califes, les musulmans, a partir du meurtre de “Utman,
sont retombés dans la barbarie caractéristique de ’antéislam (88a 10 - 88b 3); enfin, sur le mode
de la parénése classique, une exhortation (représentant, en réalité, plus de la moitié du texte)
a renoncer aux attraits trompeurs de ce monde périssable, pour rechercher, dans 'au-dela, les
biens qui durent, les vraies richesses; a penser & la mort, au Jugement qui attend chacun de
nous, etc. (88b 3 - 89a 29).

L’interprétation que propose H.D. concernant deux passages de la seconde partie — bien
que je reconnaisse volontiers I’extréme difficulté du texte & certains endroits — ne me parait
pas €tre la bonne. Sur le premier passage, relatif aux divisions qui se sont instaurées & 1’époque
de “Utman (88a 23-26), son commentaire, 4 vrai dire, est bien peu éclairant; aucune explication
n’est donnée quant au sens exact de maftiin, qd’id, magid. En tout cas, je ne pense pas qu’on
puisse comprendre hddil comme signifiant une forme d’i'tiza/ politique, ce que H.D. appelle
« das Ideal der Nichteinmischung in Streitigkeiten » (p. 53, n. 170); il ne peut s’agir que de ceux

4

BCAI 6 (1989) D. Gimaret: Les noms divins en Islam: exégese lexicographique et théologique, recensé par J.W. Morris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



