44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Bruno ETIENNE, L Islamisme radical. Paris, Hachette, 1987. In-8°, 366 p.

Dans ses prises de positions comme dans ses curiosités, ses sympathies, ses anathémes ou
ses transports, Bruno Etienne n’est pas moins radical que I’islamisme dont il démonte ici-méme
les ressorts. L’ouvrage foisonne; l’arbre généalogique du Prophéte y cotoie le tableau des
investissements de I’O.P.E.P. et la classification trés informée des groupuscules islamistes. 11
n’est rien dont il n’y soit question; 'ironie I’y dispute a 1’exaltation dans la profession de foi
et & I'expression quelquefois agressive de la rage de vaincre...

De vaincre qui? Les Occidentaux, en général, pourfendus pour leur benoite incompréhension;
les journalistes, brocardés pour leur superficialité; les touristes, cela va de soi; les Francs-Magons
au passage; les hommes politiques, toujours en retard d’un savoir.

Bruno Etienne souscrit & la définition de I’islamisme, proposée par M. Rodinson dans une
série d’articles parue dans le journal Le Monde : il s’agit d’une « aspiration & résoudre, au
moyen de la religion, tous les problémes sociaux et politiques, et, simultanément, de restaurer
I'intégralité des dogmes » (la définition est citée p. 108 et semble rendre pléonastique I’adjectif
«radical » que l'auteur associe réguliérement au défini).

Ainsi caractérisé, ’islamisme entre en concurrence avec — et, depuis dix ans, ’emporte sur —
d’autres principes de légitimité dont I’histoire récente signe 1’échec. Passons sur les stratégies
économiques et techniciennes (Algérie) : qualifiées par 1’auteur de « fadaises économicistes »
(p. 113), elles seraient aujourd’hui exsangues si quelques élites réveuses ne s’obstinaient a les
perfuser réguliérement au gré des colloques. Ne demeurent — ne demeuraient — en lice dans
la conquéte de I’hégémonie que deux principes de légitimation : le nationalisme sorti des mains
de la « Réforme » et élevant PEtat-Nation a la dignité d’un absolu, et ’islamisme.

Le secret de la victoire finale de celui-ci sur celui-la peut s’énoncer dans les termes de la
logique hégélienne : I’islamisme est la négation du nationalisme comme il en est I’accom-
plissement. L’un et ’autre s’opposent comme s’opposent la modernisation de [islam et
I’islamisation de la modernité.

Reparaissant tout au long de ce livre prolixe (p. 95, 108, 154, 160, 200, 251, 276), ce « fil rouge »
est ingénieux. Est-il solide?

L’islamisme est la négation du nationalisme parce qu’il en est le refus : « pan-arabe » (R.A.U.)
ou limité aux entités nationales héritées de la colonisation, « socialiste islamique », laicisant
et baasiste ou tranquillement musulman, I’Etat-Nation autait désormais perdu, auprés des peuples
arabes, toute espéce d’honorabilité. La « trahison des clercs » (p. 160) n’explique pas a elle seule
cette faillite 4 la fois morale et économique; ’incapacité des régimes a4 absorber les nouvelles
générations (p. 113), celle des Arabes «a conclure la moindre alliance durable» (p. 189),
I’enrichissement éhonté de la classe politique (p. 134) et quelquefois son cynisme sanguinaire dans
I’exercice du pouvoir auront fait le reste. Ensemble ils expliquent cette rupture entre I’Etat
et la communauté (ch. 11 passim, p. 161 sq. et 260 sq.) dont les islamistes ont su tirer parti.

Lislamisme est 'accomplissement du nationalisme parce qu’il s’abreuve aux mémes sources
de légitimation : « ’héritage », le patrimoine musulman tel que I’orthodoxie I’aura mis en forme
(p. 251). Les deux termes de I’alternative, ou plutdt les deux « moments » — nationaliste, puis

BCAI 6 (1989) B. Etienne: L’islamisme radical, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45

radical — du devenir islamique des sociétés arabes fondent leur relation de solidarité dans le
rapport inversé qu’elles entretiennent au méme capital symbolique dont, successivement, ils
s’autorisent. D’abord inspirée du souci de moderniser D’islam et construite autour de la
sacralisation de I’Etat au nom de la sécularisation de la religion (p. 311), la « Réforme »
accouche de I'islamisation de la modernité comme de son rejeton historique contraire (p. 108).
Elle en accouche dans la douleur, mais nécessairement parce que de I’une a ’autre les références
demeurent identiques. Ces mémes normes symboliques dont les nationalismes arabes qui seraient
aujourd’hui discrédités entendaient retirer leur jusification imposent désormais comme une obli-
gation cachée, mais impérieuse, leur propre renversement. Elles inspirent ’action révolutionnaire
de leurs fossoyeurs parce qu’elles sont & la fois efficaces, c’est-a-dire dynamiques, et invariables.

...Invariables, car transcendantes : « Puisque 1’ordre est transcendantal dans la pensée arabo-
musulmane, le conflit entre I'ordre et le systéme ne peut étre résolu que par la modification du
systéeme » (p. 127).

...Dynamiques, parce qu’elles bétonnent I’association entre le politique et le religieux (p. 19,
29, 173, 252), comme entre la société civile et la société politique (p. 105).

L’argument fleure le lieu commun, mais les islamistes ne donnent pas dans la dentelle
théologique (p. 169 et 253). Au « raisonnement déductif », ils préférent le « transfert d’enthou-
siasme » (p. 118 et 134) et le recours a l’utopie.

Que Bruno Etienne partage cet enthousiasme est plus embarrassant; or, et quoi qu’il en dise
p. 17, il le justifie comme il justifie ’action de ceux qu’il inspire : « Le but de I’islamisme
radical est bien terrestre : créer un royaume égalitaire qui mette & bas la morgue des possédants.
La misére consciente de ses causes devient levier révolutionnaire : I’islamisme radical est
Pexigence du Royaume, et le Royaume, qui est de ce monde, est un monde autre, la tiche a
accomplir par I’homme. Sa construction passe par la dénonciation des fonctionnaires cléricaux
des Ecritures et des princes, leurs serviteurs » (p. 311).

Iy a, dans ’empressement de Bruno Etienne a délivrer aux islamistes des certificats d’orthodoxie
musulmane (p. 123, 209 et 270), quelque chose de déconcertant pour son lecteur, mais surtout
de désarmant pour tous les musulmans — ils sont nombreux — qui ne se reconnaissent pas
dans ce verrouillage idéologique. Le point le plus fort des islamistes pourrait bien &tre aussi
le point le plus faible de ce livre-la : pourquoi compromettre la compréhension des mécanismes
historiques et mentaux du fait islamiste dans I’entreprise douteuse d’une caution de droit, parée
des titres de la science politique, de leur « doctrine »?

« Il ressort nettement de mes enquétes que le militant islamiste (...) pense que 1’Etat islamique,
fondé par le prophéte et conforté par les premiers califes (...) constitue I’expression parfaite de
P'unité et de I'indivisibilité de la Umma »... Certes, mais faut-il de surcroit convenir que ce
modele « n’est vague que dans D’esprit des détracteurs de lislam » (p. 257)?

Faisant fléche de tout bois, Bruno Etienne tisse autour des musulmans tant de fils, les enserre
dans les nécessités conjuguées d’un tel réseau de déterminismes, et passe avec une telle allégresse
de I’explication a la justification, qu’il ne leur reste bientdt qu’a choisir entre deux allégeances :
la premiére, salvatrice, & I’islamisme radical, et la seconde, infamante, & 1’Orient acculturé; or

BCAI 6 (1989) B. Etienne: L’islamisme radical, recensé par D. Mallet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 6

§’il se pergoit lui-méme comme « un occidental perverti par I’Orient » (p. 11), il parait sans
complaisance pour ses fréres en inquiétude, les orientaux « pervertis » par 1’Occident.

11 ne considére pas les islamistes « comme des choses », mais bien plutét comme les combattants
héroiques d’une cause juste. Il fourbit leurs armes. L’allusion 2 Durkheim conduit a s’interroger
sur «les régles de sa méthode ». Elle oscille entre un empirisme tout en intuition, joliment
appelé « anthropologie participative » (p. 62, 94 et 139) et une abstraction qui doit beaucoup
plus & Hegel qu’au « positivisme objectif » dont 1’auteur, pour une part, se réclame.

Que les intuitions dérivent a 1’écart des concepts et confinent & [’anecdote n’est pas génant :
elles relévent la saveur de I’ensemble et rendent plus attrayant un livre écrit dans une langue
souvent rébarbative. Que les concepts soient A ce point vides d’intuition qu’ils recouvrent souvent
d’abstraites reconstructions sociologiques promues a la dignité de réalités « culturelles » indis-
cutables est plus grave. Un exemple? Ainsi p. 105 : « Il semble que 'une des originalités de la
pensée arabo-musulmane est (a été et soit) bien de nier toute division entre société civile et
politique : la communauté est principielle, en ce sens que 1’Un et ’Universel paraissent, aux
yeux des théoriciens arabo-musulmans, plus prometteurs que la  parochiale ’, le local et le
particulier ». La « pensée arabo-musulmane » saisie par ce cliché n’existe probablement nulle
part ailleurs que dans le patrimoine des idées regues ou journalistes et islamistes vont tour a
tour régénérer leur argumentaire. De quels « théoriciens » est-il question? Le glissement de la
théologie a la politique n’est pas explicatif : faire du refus des différences et de la répression des
minorités D’effet historique d’une théologie du « tawhid » revient & oublier que le méme refus,
la méme répression, furent longtemps assortis, sous d’autres cieux, d’une théologie de la Sainte
Trinité...

L’ordre du livre porte les stigmates de cette excessive abstraction. Les ch. I et II sur le Coran
et I’'unité de Dieu, comme les p. 177-182 sur la théorie classique du gikad, pris en eux-mémes,
pourraient illustrer I’islamologie conventionnelle, mais s’ils figurent a cette place, ¢’est que ’auteur
se pose en « orientaliste » donnant une legon au « politologue ». Il entreprend, encore qu’il s’en
défende p. 16, de montrer comment I’islamisme est inscrit dans 1’Ordre du Coran — la majuscule
vient a dessein pour marquer combien sont escamotées les diversités dans I’histoire et dans la
structure de « ’orthodoxie » — et comment les musulmans obéissent ensemble a cet Ordre-la
comme les astres & la gravitation. C’est donc, tout a la fois, en impeccable conséquence avec
lui-méme, mais aussi d’accord, une fois de plus, avec les islamistes, que Bruno Etienne procéde
avec fracas a un nouveau renversement de cet hégélianisme inversé qui, depuis le mouvement
de la gauche allemande, inspire notre science politique : « Les occidentaux avaient un peu oublié
que D’essence du politique pouvait se trouver dans le religieux » (p. 140, cf. également p. 16).

Les erreurs de lexique ou de la transcription des mots arabes sont vénielles, comme sont vénielles
la clinquante séduction des clichés sur la sexualité (p. 107) ou sur ’arme blanche (p. 177) ou
telle affirmation saugrenue (o Bruno Etienne a-t-il pris qu’« Oum Kalthoum » signifie « La
Mére de tous les Hommes » (p. 42)7). Et ces quelques réserves ne doivent pas faire oublier la
précision des informations sur les associations islamistes (ch. VII), ni la lucidité et les qualités
de ceeur qui nous valent ensemble quelques analyses fulgurantes. Ainsi de celle de la situation
de ’enseignement de 1’arabe en France : relevant avec clairvoyance la contradiction entre, d’une
part, les bonnes intentions de I’administration — elle justifie le maintien de 1’enseignement de

BCAI 6 (1989) B. Etienne: L’islamisme radical, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

I’arabe comme premiére langue vivante par 1'idéal d’une « réappropriation » supposée de leur
culture d’origine par les adolescents musulmans — et, d’autre part, la dure réalité des ghettos
scolaires pour « enfants d’immigrés », Bruno Etienne peut écrire : « Les adolescents (...) sont
actuellement scolarisés dans le systéme frangais et stigmatisés par la générosité de ceux qui
veulent, au nom de la différence, leur faire apprendre leur langue maternelle ou leur culture
d’origine. Ils sont pénalisés par cette différence » (p. 292).

Dominique MALLET
(Institut Frangais d’Etudes Arabes, Damas)

Daniel GIMARET, Les noms divins en Islam : exégése lexicographique et théologique. Paris,
éditions du Cerf, 1988. 14 x 23 cm, 448 p.

Au point de départ de cette imposante étude, il y a une double constatation de ’auteur, d’une
part, du rdle scripturaire fondamental et de la multiplicité des noms divins dans le Coran, par
comparaison avec la chrétienté et le judaisme, et d’autre part, et symétriquement, des lacunes
de la science occidentale concernant la position centrale de ces noms dans la vie religieuse en
Islam, tant du point de vue intellectuel que d’un point de vue plus pratique. Si le présent
ouvrage s’attache prioritairement a étudier les développements théologiques traditionnels
concernant ce sujet (dans le ‘ilm al-kalam en particulier), plusieurs chapitres font allusion plus
directement au role de la récitation et de la méditation de ces noms dans la spiritualité populaire
(par exemple, le ch. I1I sur le hadith et les listes des 99 « plus beaux noms ») ou dans le soufisme
et autres traditions ésotériques (le ch. V sur « La question du Nom supréme »).

L’essentiel du livre (ch. VII-XXIV) consiste néanmoins en un copieux «inventaire méthodique
du Dieu de I'Islam » tel que le décrivent les quelque 200 noms que Iui ont donnés le Coran, le
hadith, puis la théologie islamique, et qui sont ici regroupés et étudiés selon quelque 18
« familles » sémantiques (« Dicu », « Parfait », « Juste », « Souverain », etc.). Tout en exploitant
une documentation, en ce domaine, extrémement copieuse, ’auteur se préoccupe au premier
chef de mettre en lumiére les significations scripturaires originelles de tous ces noms. Ces
chapitres peuvent ainsi, pour la plupart, étre lus séparément (du moins par les lecteurs familiarisés
avec l’arabe), a la maniére d’un commentaire coranique treés éclairant, bien que fort dense, sans
nécessiter une connaissance approfondie des sciences islamiques sur quoi s’appuie cette exégése.
(Les lecteurs non arabisants, ou peu au fait de ces questions, pourront comparer le travail de
I’auteur avec la récente traduction d’un compendium classique, le Traité sur les noms divins de
Fahr ad-din ar-Razi, trad. Maurice Gloton, Dervy-livres, t. I/ 1986 et t. II / 1988.) La biblio-
graphie détaillée et les divers index (p. 427-444) permettent de retrouver facilement les
développements relatifs & chacun des noms divins, ainsi que les auteurs musulmans
concerneés.

Les chapitres préliminaires, quant a eux, étudient I'immense littérature spécifiquement
consacrée aux noms divins & travers les diverses sciences islamiques et les diverses écoles de pensée
a I’époque « classique » (en particulier les 1V°-VI® siécles, mais aussi jusqu’aux traités plus tardifs

BCAI 6 (1989) B. Etienne: L’islamisme radical, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



