42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

quant a ce qu’il en est réellement des Pieux Ancétres (al-Salaf al-Salik) (ch. 8), par une relecture
du livre du Sayh “Ali "Abd al-Réziq, « L’Islam et les bases du pouvoir », sous le titre emprunté
au Coran « Tu n’es pas chargé de les surveiller » (Coran 88, 22) (ch. 9). Aprés avoir, sous forme
d’incise humoristique, traité de La protection des chiens en Islam (ch. 10), I’A. décrit enfin
longuement ce que pensent Les Musulmans aux U.S.A. (ch. 11 a 16) (Les titres en sont : La voix
de la femme est une réalité honteuse au Texas!, Tigres de papier, Dans antre du lion, Faire
commerce de la religion, Pourquoi cette tendance a jeter I’anathéme sur les autres?, Il y a Islam
et Islam) et ce qu’est L’Islam rouge en Union soviétique (ch. 17).

Tous les thémes ainsi abordés disent assez que I’A. entend relativiser toutes les théses extrémistes,
qu’elles prétendent a ’application intégrale des hudiid coraniques en matiére de droit pénal ou
qu’elles essaient de séparer totalement la politique de la religion. Position « médiane » et donc
incommode qui lui vaut malédictions et bénédictions interchangeables selon qu’il s’agit des
uns et des autres! Et pourtant les problémes sont 14, d’autant plus que quatorze siécles d’Islam
ont laissé, & leur sujet, tant de “ibar que le croyant moderne doit bien prendre en considération.
Son ch. 7 se révéle ici des plus instructifs, car I’histoire des rapports « Etat et religion » connait
de singuliers parallélismes dans le monde chrétien et dans le monde musulman : les « hommes
de religion », en Islam, constituent de facto un clergé aux pouvoirs mal définis et I’Etat moderne
se doit de préciser ses rapports avec eux et la religion qu’ils représentent. Qui doit gérer I’Islam?
La question est sous-jacente a sa relecture des théses de “Ali "Abd al-Raziq : 3 Médine, & quel
titre Mission (Risdla) et Pouvoir (Mulk) se trouvent-ils conjoints? Comment expliquer, quand
on est juriste ou jurisconsulte, la dialectique subtile des versets abrogeants et abrogés, alors que
la Parole se veut « une » dans le Coran? L’A. entend recourir a tout 1’apport historique des
écoles de la Sunna et a I’igtihad qui s’y est développé, ce qui lui permet de proposer ses hypothéses
en vue d’une modernisation dans la fidélité. Comme on le voit, le théme est d’actualité et il
conviendrait de situer le livre dans I’ensemble des études actuellement publiées sur les rapports
entre I’Islam et ’Etat.

Maurice BORRMANS
(P.L.S.A.I, Rome)

Jean-Paul CHARNAY, L’Islam et la guerre (De la guerre juste a la révolution sainte). Paris,
Fayard, 1986. 354 p.

Grice aux leaders de la République islamique d’Iran, le mot gihdd (avec certains autres, comme
Hizb Allah par exemple) est désormais «a la une » des médias occidentaux, non sans y étre
porteur de significations ambigués. Et bien des «lectures révolutionnaires » du Coran, comme
celle de Sayyid Qutb, viennent donner & ce terme une actualité renouvelée !. Ceux qui suivent
de prés les publications réguliéres des Ministéres des Awqgdf ou Su’an islamiyya du Moyen-Orient
ne peuvent d’ailleurs qu’étre frappés par la recrudescence des articles qui y traitent de « stratégie

1. Cf. notre recension du livre d’O. Carré, Mpystique et politique..., in Bulletin critique 4 (1987)
p. 68-70.

BCAI 6 (1989) J.P. Charnay: L'Islam et la guerre, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43

islamique » et d’« art musulman de la guerre », quitte & y consacrer des études circonstanciées
quant aux grandes batailles livrées avec succés par I’Islam des origines. Le livre ici analysé vient
donc & son heure, puisqu’il se veut un effort de réflexion géopolitique sur les stratégies dans
I’histoire du monde arabo-islamique, ancienne et récente. Il s’articule en trois chapitres dont
le premier correspond davantage au titre.

Avec Le jihad sur le monde (p. 13-124), I’A. envisage d’abord I’expansion conceptuelle du
terme et de la réalité (de ses archétypes canoniques & ses transpositions révolutionnaires) pour
en décrire ensuite I’inscription géographique dans ce qu’il appelle le « concentrisme géospirituel »
du Dar al-Islam, avant de s’interroger enfin sur les dimensions actuelles et multiformes d’un
bloc islamique ou d’une internationale islamiste qui a ses Organisations internationales (le Congrés
du Monde musulman, la Ligue du Monde musulman et I’Organisation de la Conférence islamique,
ainsi que toutes les institutions qui en dépendent). Le ch. 2, Révolution et guerre dans le continent
arabe, voit son intérét se concentrer sur les dimensions religieuses, idéologiques et économiques
de I’histoire récente des pays arabes (p. 125-222), sans négliger ’analyse des conflits qui s’y
sont développés aux frontiéres tant internes qu’externes. Avec le ch. 3, intitulé Le combattant
musulman entre puissance et vertu (p. 223-296), ’A. émet nombre d’hypothéses personnelles
pour tenter d’établir des transpositions entre le guerrier (musulman de I’Age classique) entre
D’enthousiasme et la constance, d’une part, et le militaire (des sociétés arabo-islamiques contem-
poraines) entre le pouvoir et la révolution.

Le livre s’avere étre une tentative, basée sur de vastes connaissances historiques et sur d’amples
informations concernant I’histoire récente, en vue de comprendre de l’intérieur 1’imbroglio
géopolitique actuel du monde arabo-islamique, & partir du dit et du non-dit (I'imaginaire collectif).
Faut-il en conclure que I'Islam s’est accommodé de la guerre ou bien qu’il a pourvu a son
institutionnalisation, en vue de mieux I’utiliser au service de sa justice? La Conclusion de I’A.
tendrait a 1’établir, bien qu’il évoque aussitét le temps des désenchantements actuels aprés
I’exaltation des libérations et des révolutions, ce qui justifierait, sans doute, le passage « de la
révolution arabe a une révolution sainte», qui serait le gihad des islamistes. L’A. en reste
prudemment 2 ses hypothéses, d’autant plus qu’on pourrait lui reprocher de citer de trop rares
documents arabes (on en voudrait davantage) et lui souhaiter d’en rationaliser un peu miecux
la transcription des termes techniques. Sa « séquence coranique », en Appendice (p. 307-340),
fournit une anthologie de versets qui illustre ce que peut étre une recherche musulmane « d’une
élévation morale 3 une praxéologie sociale ». On se rappellera que nombre de musulmans ont
su développer un « plus grand gihad », celui de la recherche ascétique et mystique : le projet
de I’A. ne pouvait pas amener jusque 1a, mais il n’en reste pas moins vrai que « L’'Islam et la
Paix » comportent aussi de singuliéres correspondances (cf. notre article, sous ce titre, in
Islamochristiana, P.1.S.A.I, Rome, 13 (1987), p. 9-29).

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.L., Rome)

BCAI 6 (1989) J.P. Charnay: L'Islam et la guerre, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Bruno ETIENNE, L Islamisme radical. Paris, Hachette, 1987. In-8°, 366 p.

Dans ses prises de positions comme dans ses curiosités, ses sympathies, ses anathémes ou
ses transports, Bruno Etienne n’est pas moins radical que I’islamisme dont il démonte ici-méme
les ressorts. L’ouvrage foisonne; l’arbre généalogique du Prophéte y cotoie le tableau des
investissements de I’O.P.E.P. et la classification trés informée des groupuscules islamistes. 11
n’est rien dont il n’y soit question; 'ironie I’y dispute a 1’exaltation dans la profession de foi
et & I'expression quelquefois agressive de la rage de vaincre...

De vaincre qui? Les Occidentaux, en général, pourfendus pour leur benoite incompréhension;
les journalistes, brocardés pour leur superficialité; les touristes, cela va de soi; les Francs-Magons
au passage; les hommes politiques, toujours en retard d’un savoir.

Bruno Etienne souscrit & la définition de I’islamisme, proposée par M. Rodinson dans une
série d’articles parue dans le journal Le Monde : il s’agit d’une « aspiration & résoudre, au
moyen de la religion, tous les problémes sociaux et politiques, et, simultanément, de restaurer
I'intégralité des dogmes » (la définition est citée p. 108 et semble rendre pléonastique I’adjectif
«radical » que l'auteur associe réguliérement au défini).

Ainsi caractérisé, ’islamisme entre en concurrence avec — et, depuis dix ans, ’emporte sur —
d’autres principes de légitimité dont I’histoire récente signe 1’échec. Passons sur les stratégies
économiques et techniciennes (Algérie) : qualifiées par 1’auteur de « fadaises économicistes »
(p. 113), elles seraient aujourd’hui exsangues si quelques élites réveuses ne s’obstinaient a les
perfuser réguliérement au gré des colloques. Ne demeurent — ne demeuraient — en lice dans
la conquéte de I’hégémonie que deux principes de légitimation : le nationalisme sorti des mains
de la « Réforme » et élevant PEtat-Nation a la dignité d’un absolu, et ’islamisme.

Le secret de la victoire finale de celui-ci sur celui-la peut s’énoncer dans les termes de la
logique hégélienne : I’islamisme est la négation du nationalisme comme il en est I’accom-
plissement. L’un et ’autre s’opposent comme s’opposent la modernisation de [islam et
I’islamisation de la modernité.

Reparaissant tout au long de ce livre prolixe (p. 95, 108, 154, 160, 200, 251, 276), ce « fil rouge »
est ingénieux. Est-il solide?

L’islamisme est la négation du nationalisme parce qu’il en est le refus : « pan-arabe » (R.A.U.)
ou limité aux entités nationales héritées de la colonisation, « socialiste islamique », laicisant
et baasiste ou tranquillement musulman, I’Etat-Nation autait désormais perdu, auprés des peuples
arabes, toute espéce d’honorabilité. La « trahison des clercs » (p. 160) n’explique pas a elle seule
cette faillite 4 la fois morale et économique; ’incapacité des régimes a4 absorber les nouvelles
générations (p. 113), celle des Arabes «a conclure la moindre alliance durable» (p. 189),
I’enrichissement éhonté de la classe politique (p. 134) et quelquefois son cynisme sanguinaire dans
I’exercice du pouvoir auront fait le reste. Ensemble ils expliquent cette rupture entre I’Etat
et la communauté (ch. 11 passim, p. 161 sq. et 260 sq.) dont les islamistes ont su tirer parti.

Lislamisme est 'accomplissement du nationalisme parce qu’il s’abreuve aux mémes sources
de légitimation : « ’héritage », le patrimoine musulman tel que I’orthodoxie I’aura mis en forme
(p. 251). Les deux termes de I’alternative, ou plutdt les deux « moments » — nationaliste, puis

BCAI 6 (1989) J.P. Charnay: L'Islam et la guerre, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



