1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 37

humaine (p. 146), sur les fondements de la science philosophique (p. 186), sur le taglid comme
surabondance de vitalité d’une culture (p. 285), sur la théorie du califat (p. 258) ou I’attitude
de «récapitulation au présent» (p. 269) dans la transmission du savoir. La documentation,
est-il besoin de l'indiquer, est riche et éclectique : notons en particulier le recours de I’A. aux
textes des sciences « occultes » (alchimie, astrologie, magie...), heureuse initiative dés lors que
I’on cherche a donner un tableau complet des formes de pensée dans la société proche-orientale
médiévale.

Ce travail inclut toutefois plusieurs fragilités. D’un point de vue méthodologique, il ne tient
gucre compte des données de I’histoire (sauf dans les deux derniers chapitres), produisant un
va-et-vient de références et de citations d’auteurs d’époques et de milieux trés différenciés. La
thése défendue est certes celle de la constance de structures invariantes dans la pensée arabe :
une optique plus historique efit précisément donné plus de force 4 I’argumentation. La démarche
adoptée n’est pas philosophique non plus, car il ne suffit pas d’étayer une idée générale par
quelques exemples choisis pour fournir une démonstration apodictique. Plus d’explications
eussent également été bienvenues sur le choix du corpus lui-méme, sur I’absence de la pensée
chiite, et I'inclusion, par contre, de certains textes juifs ou chrétiens (v. p. V). Serrer de plus
prés la progression de la démonstration pour chaque affirmation elit certainement donné plus
de poids a des idées souvent tellement générales qu’elles frisent le lieu commun ou ’affirmation
gratuite. Qui trop embrasse...

Cela dit, ces remarques ne peuvent aucunement affaiblir I'apport que constitue un tel ouvrage,
qui est une réflexion synthétique telle qu’il en existe peu a [’heure actuelle dans la littérature
arabisante et islamisante sur le Moyen Age. Car malgré la profusion de parutions sur ce théme,
en arabe comme en langues occidentales, bien rares sont celles qui atteignent la dimension et
la puissance intellectuelle de I’ceuvre du P* Al-Azmeh : un grand livre donc.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Abdallah LAroul, Islam et modernité. Paris, La Découverte, 1987. 188 p.

1l n’est pas commode d’entreprendre un commentaire critique d’un tel livre. Abdallah Laroui
(A.L.) est historien; on devrait donc, comme historien, vérifier la véracité des faits qu’il présente
et la vraisemblance ou la cohérence des interprétations qu’il propose de tels faits. Mais on
perdrait alors I’essentiel de ce mince recueil de textes, qui est une réflexion libre sur I’aptitude
de I’Islam a entrer dans la modernité, & étre une part de la modernité. Réflexion libre, largement
philosophique, jouant avec quelques concepts et les disposant comme les prémisses d’une démons-
tration qui conclut clairement de fagon positive a la question de cette dite aptitude. Réflexion
qui appelle une discussion libre, engageant peut-étre le lecteur plus que d’ordinaire.

Le livre se construit chronologiquement. Si au début il s’agit de 1’Etat, ¢’est de I’Etat médiéval ;
de méme pour la liberté, définie dans un islam pré-moderne; puis viennent Ibn Khald(n et
Machiavel; la philosophie des Lumiéres et le Salafisme ferment enfin le livre.

3 A

BCAI 6 (1989) A. Laroui: Islam et modernité, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

Premier concept, I’Etat, 1’Etat islamique médiéval. Détaillons-le car il sert de contrepoint
a toute argumentation du livre sur le processus du passage a la modernité — il est en quelque
sorte un concept-outil qui permet, en creux ou en négatif, de distinguer ce qui sera I’état de
modernité. A.L. ne tient donc pas tant a décrire cet Etat médiéval qu’a se servir des descriptions
médiévales qui en sont faites, puisque les descriptions elles-mémes montrent comment les penseurs
alors se posaient face au réel de ’objet, c’est-a-dire 4 I’Etat comme structure et comme expérience
communautaire. A.L. pose ceci : ce réel, il y a plusieurs fagons de le saisir. Il y a celle d’Ibn Khaldiin
qui distingue ces trois fameuses strates constitutives, hiérarchiquement disposées : la force qui
donne le pouvoir brut, naturel; le pouvoir politique qui gere la justice; le califat qui vise & une
éthique. Il y a celle de I’historien moderne, A.L. en ’occurrence, qui décrit trois stades d’une
évolution. Avant Muhammad était I’Ftat arabe, mondain, purement instrumental; avec
Muhammad surgit un Etat proprement islamique qui dénonga la pure mondanité et proposa
a ’homme un idéal prophétique; mais, ne quittant jamais le royaume des fins, ne s’institution-
nalisant pas, cet Etat emprunta aux régions conquises et devint enfin un Etat asiatique qui
gouvernait une société multiraciale, privilégiait 1’organisation et, de fait, retombait dans la
mondanité. Si I’on concilie la vision anthropologique d’Ibn Khaldiin et celle de I’historien, on
peut concevoir I’Etat asiatique comme I’Etat du politique, celui d’une force dépassée (maitrisée)
mais aussi d’une éthique non réalisée.

Ce n’est cependant pas ainsi que les lettrés arabes du Moyen Age décrivaient leur monde.
Or, et nous le verrons tout de suite, ¢’est en fonction de la lecture que ceux-ci faisaient que 1’action
politique était envisagée. Il y avait trois types de description de I’Islam. Celle des légistes, qui
comprenaient I’Etat non pas tel qu’il était mais tel qu’il devait étre : c¢’est la norme qui était
avancée, une norme qui cependant renvoyait plus a la légitimité d’un systéme qu’a sa fin,
autrement dit & I'inspiration qui aurait pu ’animer. Celle des historiographes qui s’occupaient
d’un Etat historique non spécifique, a la fois 1égal et patrimonial; les historiographes parlaient
d’un Etat de fait. Celle des philosophes qui concevaient une communauté d’hommes parfaits
rendant obsoléte I’existence méme de I’Etat. De ces différentes démarches il résulte que la pensée
politique (gouvernant 1’action politique) distinguait fondamentalement le domaine de la valeur
de celui de la pratique de I’Etat. La valeur était de I’ordre du religieux, de ’utopique, et son
existence politique réelle (c’est-a-dire le califat) aurait procédé du miracle. En conséquence,
Paction dénonciatrice, au nom de valeurs affirmées, se faisait toujours contre 1’Etat, elle ne
pouvait jamais s’ancrer dans un Etat & réformer. L’Etat et la communauté, en tant que celle-ci
était soudée par ces valeurs, s’ignoraient. C’est sur ce dépdt lent, cet héritage d’une non-adéquation,
que se définit ensuite le rapport de I’Islam a la modernité.

L’Etat moderne est congu comme un bien public et comme une fondation morale de la société.
Or, précisément parce que I’Islam vivait une culture du discrédit de 1’Etat, la forme moderne
de celui-ci n’avait guére de chance d’étre davantage reconnue que sa forme traditionnelle. D’autant
que cet Etat moderne, né en Europe, hérité du despotisme éclairé, apparaissait étranger — et il
fut d’abord un Etat colonial... Ce qui permet 3 A.L. d’étayer sa démonstration est I’étude du
concept de liberté. Evitant la fausse démonstration orientaliste selon laquelle le vocable arabe
(hurriyya) couvre un champ plus étroit — relatif aux valeurs morales, au droit — que celui de
la «liberté » du libéralisme moderne, A.L. enquéte sur les signes de la liberté dans la sémantique

BCAI 6 (1989) A. Laroui: Islam et modernité, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 39

islamique. Ceux-ci ont trait au nomadisme, au clanisme, a la piété, a la mystique. Or, chacun
de ces signes renvoie A un vécu qui échappe au régne de 1’Etat : le nomade est ’homme sauvage,
soumis a la nature et qui se joue des contraintes de la loi; I’homme clanique est protégé par sa
lignée contre I’Etat sultanien; I’homme pieux tire son prestige et son influence de sa propre
pratique pieuse et non de son rang; quant a I’homme mystique, il se rit, dans sa liberté en Dieu,
de I’Etat despotique. La liberté était le rempart contre 1'Etat. L’Etat réformé (moderne),
s’implantant dans le monde arabe, élargit plus tard son assise au détriment de la société civile
et supprime, en fait, ces signes de résistance, la figure du nomade, la construction clanique, le
pouvoir de I’homme pieux... Reste le cri de la liberté, et la crise.

II serait alors temps pour A.L. de définir la modernité. Mais ’on constate qu’il présente plus
ses effets que la modernité elle-méme, qu’il tend & substituer ces effets 4 leur cause et que, ce
faisant, il ne la définit guére. Parler diversement d’économie moderne, d’art moderne, de science
(historique) moderne, de ’homme moderne, ferait croire, et A.L. le croit, que la modernité n’est
qu’une forme, une résultante révée de toutes ces pratiques, le prisme insaisissable de tous ces
reflets. Nous pensons, au contraire, que la modernité se définit, en soi, et qu’elle est une rupture
épistémologique, historiquement datée. La modernité est au moins ceci : la maitrise de la Loi
par I’homme, le fait que I’homme est responsable de la Loi et qu’il dit pouvoir la changer. La
modernité est une question d’ordre philosophique, que le philosophe situera, dont I’historien
€crira I’histoire, et dont le sociologue étudiera les pratiques. Au philosophe donc de voir en quoi
elle est passage de la théologie a la philosophie; a I’historien de dater I’apparition de D’artiste-
individu, de I’économie de marché... Il n’y a de conflit possible entre le philosophe et 1’historien
que si I’on prend les effets pour la cause. Cela ne veut pas dire que la modernité, comme rupture
épistémologique, n’eut pas d’ancrage (de détermination) historique, cela veut dire qu’elle est
un objet, isolable, et non la somme impossible de ses effets, et que cet objet entre dans un champ
Iui-méme isolable.

Il y a dés lors plusieurs maniéres d’envisager la question historique de la modernité. Nous en
envisagerons deux, pour lesquelles nous pourrons engager le débat avec A.L. : le rapport entre
religion et modernité, la modernité comme rupture accomplie/inaccomplie. Cette derniére modalité
renvoie a ce que A.L. appelle la « crise » que vit I'Islam moderne. Parce que la modernité n’a
pas €té¢ un objet défini, le concept méme de crise semble, chez A.L., réduit & son constat, et
glisser constamment entre ’ordre de la pensée et celui de la société. La crise des intellectuels
n’est pas la crise de la société, leurs causes ne sont pas les mémes. La « crise » de la société, dans
les pays musulmans et ailleurs, vient de ce que la rupture-modernité est inaccomplie : la société
vit I’opposition irréfragable entre la Loi divine, a laquelle ’homme dit se soumettre passivement,
et les lois humaines, qu’il dit élaborer. Ecartelée entre les légitimités d’en haut et d’en bas, la
société voit se succéder tous les mouvements réformistes possibles... La société musulmane
contemporaine, réformée, modernisée, vit tout autant sur un sédiment ancien, sacralisé,
profondément mémorisé, que sur un glacis de lois et de pratiques séculiéres. Quant a I’intellectuel
(arabe), il est un étre moderne, né dans et de la modernité. La crise qu’il ressent n’est pas tant
due au fait qu’il comprend qu’il n’y a pas unanimité de diagnostic devant ce qui bouge, ce qui
change, car il accepte ce défaut d’unanimité; en tant qu’intellectuel il vit de ce débat perpétuel
entre les diagnostics présentés et les thérapeutiques proposées. La crise est celle de son incapacité

BCAI 6 (1989) A. Laroui: Islam et modernité, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

a coller au monde qu’il prétend décrire : ce n’est pas son incapacité « a choisir la logique de
la modernité » mais & comprendre que I’objet méme de sa réflexion n’ait pas choisi entre cette
logique et la logique du sacré. Pas plus que le lettré, ’homme de la tradition sacrée, il ne sait
si cet objet est la société syrienne ou algérienne, arabe musulmane...

Une autre manicre de suivre la modernité dans 1’Histoire est donc d’appréhender son rapport
au phénomene religieux. Parlons d’Ibn Khaldin et des réformismes religieux du XIX® siécle.
Entendant la modernité comme une forme, acceptant globalement ses effets (quitte a les récuser
un a un), A.L. n’a pas de raison épistémologique & opposer a un rapprochement entre Ibn Khaldin
et Machiavel, entre les réformismes religieux (des salafistes, d’al-Afghani) et la philosophie des
Lumiéres. D’un c6té, un méme refus de I’utopie primerait une différence d’idéaux; de Iautre,
une méme incitation & vivre pleinement et sans peur ’humanité de ’homme existerait malgré
des oppositions quant a la foi. On le voit, ces thémes renvoient implicitement & ce que A.L.
proposait au début de son étude — 1’utopie contre 1’Etat traditionnel des musulmans, la liberté
comme accomplissement contre ce méme Etat. Avec Ibn Khald(n, avec les réformismes, ce sont
les obstacles a la reconnaissance de la construction étatique qui sont franchis. La pensée va
désormais, dirait A.L., dans le sens du réel et non contre lui. Avec ces acteurs, et avec d’autres,
I'Islam accéde par lui-méme a une certaine modernité, méme si, 3 1’évidence, ni Ibn Khaldin,
ni les salafistes ne sont les contemporains des musulmans d’aujourd’hui.

Peut-on raisonnablement souscrire & une telle hypothése, concernant, en particulier,
Ibn Khald@in? Que I’Islam accéde a la modernité est une certitude mais les agents ne sont assu-
rément pas ceux auxquels pense A.L., et ceci pour deux raisons essenticlles que nous n’avons
pas la place de développer ici. La premiére met en doute la thése du début du livre. Il n’y a pas
de hiatus entre la pensée juridique (normative) et la démarche historiographique en Islam
pré-moderne. Toutes deux participent d’une reconnaissance d’un Etat qui ne peut étre que
légitime : la pensée juridique en mesure les fondements et ’historiographie en décrit le chemi-
nement. La forme changeante de I’Etat ne contrevient jamais a I’ordre économico-cosmique
et le patrimonialisme, par exemple, atteint ’universel concret tout aussi bien que le califat, en
ce qu’il rejoint 'une des figures possibles de I’identité islamique, celle de I’abondance disséminée
et héritée. Mais cette adéquation est toujours fragile, parce que la figuration identitaire et
symbolique vit de contraintes opposées (abondance/privation, en ’occurrence). Ainsi, s’il y a
tension constatée, celle-ci est & I’intérieur méme du réseau de figuration de I’Etat et non pas
entre I’Etat et la société. L’Etat, tel que représenté, est toujours viable. Ibn Khaldfin, non moins
utopiste que ses prédécesseurs, entre rigoureusement dans ce régime de figuration — ce qu’il
apporte génialement est une figure supplémentaire, avec un doublet nomade/citadin trés opérateur.
Ton Khaldfin ne se défait pas de la représentation ancienne de ’Etat, il la relégitime. La deuxiéme
raison de contredire A.L. est toute simple et corollaire de la précédente : le fossé devient alors
infranchissable entre un Ibn Khaldin qui apporte sa pierre & un édifice étatique qu’il sait
mouvant et nécessaire et, surtout, voulu par Dieu (la figuration est celle de valeurs sacrées) et
un Machiavel qui pense I’Etat comme le fait de la seule volonté humaine. Machiavel, lui, est
un moderne...

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Aix-en Provence)

BCAI 6 (1989) A. Laroui: Islam et modernité, recensé par Chr. Décobert _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41

Husayn Ahmad AMIN, Hawl al-da’wa ila tatbiq al-Sari‘a l-islamiyya wa-dirasat islamiyya
uhra. Beyrouth, Dar al-Nahda I-"arabiyya, 1985. 232 p.

L’A. n’est plus un inconnu. Fils du grand écrivain égyptien Ahmad Amin et lui-méme né
au Caire (1932), il est membre du corps diplomatique et a représenté son pays en de grandes
capitales. Son Dalil al-Muslim al-hazin ilG muqtada l-sulitk fi I-qarn al-"isrin (Beyrouth, Dar
al-Suriiq, 1983; 2¢ éd., 1985, 150 p.) avait obtenu le « prix du livre » & la Foire du Livre du
Caire, en 1984, 11 s’y révélait déja réaliste et critique vis-a-vis de ’héritage arabo-islamique,
puisque, si le titre du livre n’était, en fait, que celui du 1°F ch. (Guide du Musulman désemparé
pour le rendre plus conforme aux exigences du XX° siécle), les autres chapitres traitaient de sujets
tout autant difficiles : Méditations sur I’évolution de la maniére selon laguelle on a écrit la sira
du Prophéte en Orient et en Occident (ch. 2), Méditations sur la réalité des faits et gestes d’Abii
Lahab, le Judas des Banii Hasim (ch. 3), Réle des hadit-s attribués au Prophéte dans lhistoire
de la société islamique (ch. 4), Le soufisme procéde-t-il de I’Islam? (ch. 5), Méditations sur la
réalité des faits et gestes des pieux serviteurs d’Allah (ch. 6), Les racines politiques et sociales des
sectes islamiques (ch. 7), Raisons pour lesquelles le prestige des hommes de religion se trouve étre
au plus bas auprés des Musulmans (ch. 8), Quelles sont nos possibilités de succés quant a fonder
notre société sur des bases islamiques ? (ch. 9), Le Mahdi/ Messie attendu dans notre vie contemporaine
(ch. 10), Epitre traitant de la réforme religieuse (ch. 11).

Avec le présent livre, dont le titre (Au sujet de la prétention a vouloir appliquer la Loi islamique)
reproduit celui du 2° ch. (chapitre dont la traduction frangaise intégrale a été fournie dans
Etudes arabes [P.I.S.A.L, Rome], n° 70-71, 1986, Débats autour de !’application de la Sari‘a,
p. 137-179), ’A. entend bien démontrer que multiples ont été les interprétations du Coran et
de la Sunna, ainsi que l'usage du ra’y, du giyds et de I’igma’, dans I’élaboration toujours
renouvelée des divers chapitres de la Loi islamique : I’'Islam y a connu, a4 chaque siécle, des
littéralistes et des révisionnistes. Face aux présentes requétes des Islamistes et des Fondamen-
talistes de toutes tendances, il demande donc qu’on y dépasse un «simplisme » trop souvent
fait d’ignorance et qu’on y exerce cet igtihad qu’utilisérent de si nombreux califes et jurisconsultes
au cours de I’histoire. Sa vaste culture permet a I’A. d’affirmer, en matiére de Figh et de Kalam,
que « c’est I’une des tares qui s’attachent a la pensée islamique et au regard que les Musulmans
jettent sur leur religion, que de faire fi de la conscience historique et du concept d’évolution,
et par suite d’étre incapables de les assimiler et d’en faire usage ». Malheureusement, confesse-t-il
encore, « cette grande majorité de Musulmans ne lit pas I’histoire de I’Islam; bien plus, elle
ne lit ni les livres fondamentaux du Droit ou de la Loi islamique » (p. 33-34).

Cette lecture critique d’une constante élaboration « évolutive » de la Sari‘a est développée
par I’A. en de nombreux chapitres qui furent autant d’articles publiés dans la presse égyptienne.
Aprés avoir évoqué Les « protocoles » des sages d’Occident (ch. 1°%), il analyse les rapports
développés entre Les lois religieuses et les astuces juridiques (ch. 3). Il traite alors de I'un des
hudad, Couper la main au voleur (ch. 4), puis constate que Les femmes reviennent au voile
(ch. 5) et se demande, par suite : Le voile de la femme est-il une prescription de I'Islam? (ch. 6).
Le ch. 7 envisage longuement ce qu’est Le laicisme | la sécularisation dans le monde chrétien et
dans le monde islamique et se voit explicité, aprés une parenthése consacrée a des Méditations

BCAI 6 (1989) A. Laroui: Islam et modernité, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



