36 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE.

Aziz AL-AZMEH, Arabic thought and islamic societies. Londres, Croom Helm, 1986.
X + 295 p.

Cet ouvrage de A. al-Azmeh, professeur en études islamiques a ’université d’Exeter, est un
travail de réflexion sur la culture arabe (= de langue arabe) a ’époque médiévale, soit du 4¢/10¢
au 10¢/16¢ siécle. Il se compose en fait de trois parties assez distinctes.

I. La premicre (ch. 1 et 2) tente de discerner une structure constante implicite dans I’ensemble
des expressions de la pensée arabe, depuis la falsafa et le kalam jusqu’aux textes scientifiques,
politiques, et a la linguistique. Cette « forme d’esprit », présente dans chacun de ces domaines,
est caractérisée par une hiérarchie descendante des éléments de la science considérée, et une
polarisation de I’ensemble autour de 1’élément originel et supérieur de «la grande chaine de
I’étre » : d’ou I’apparition d’oppositions binaires, comme Créateur/créature, gouvernants/sujets,
etc. Qu’une telle structuration se rapproche de ce que 1’on peut trouver dans la pensée européenne
médiévale est pour I’A. I'indice d’une homologie réelle, et I’attitude de nombreux Occidentaux
pensant I’Orient comme le domaine de ’autre devient ici dangereusement erronée (p. V et suiv.).

II. Dans le ch. 3, consacré au sens et & la signification, I’A. souligne combien la notion de
« vérité » était univoque a I'’époque médiévale. La conception la plus courante était que la
connaissance est adéquate a la réalité qu’elle entend désigner et expliquer, et que le mot, d’autre
part, correspond au concept transmis. Cette vérité restant toutefois trés difficile & approcher
tant dans sa globalité que dans ses détails, des différences d’approche pouvaient étre proposées
(v. p. ex. Averroés p. 128, I’expérience soufie p. 130 et suiv.).

1I1. Enfin, dans le ch. 4, ’A. s’attache a décrire la notion de science a I’époque médiévale,
la définissant comme un ensemble de propositions paradigmatiques articulées autour d’axiomes
de base. Il s’agit donc d’un ensemble clos, qui fonctionne uniquement suivant ses propres
prémisses. Car la vérité et le savoir sont un : seule la distribution variable des données et
« quaestiones » distingue chaque science des autres. Il n’y a pas de recherche, au sens moderne
du mot, sur la réalité extéricure. Ainsi [’histoire, par exemple, n’a-t-elle pas de statut épistémo-
logique propre, ses critéres de départ étant en effet non historiques (p. 180). Les ch. 5 et 6 sont
consacrés au systéme d’enseignement traditionnel, surtout aprés la fondation des grandes madaris
sous les Seldjoukides. L’A. y analyse notamment le role de la pédagogie et du systéme des
dipléomes comme moyens de contrdle de la vie intellectuelle, et le fonctionnement d’un savoir
fondé sur des modéles fixes et des paradigmes a reproduire.

La richesse d’un tel ouvrage est a souligner, du fait notamment du souci constant de I’A. de
relever I'implicite, le sous-jacent ou ’occulté & propos de textes et de théories qui nous sont par

ailleurs déja bien connus. Signalons a simple titre d’exemple, Iintérét des considérations sur
I’analogie Créateur/créature (p. 64 sq.), sur le caractére simplement probable de la connaissance

BCAI 6 (1989) A. Al-Azmeh: Arabic thought and islamic societies, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 37

humaine (p. 146), sur les fondements de la science philosophique (p. 186), sur le taglid comme
surabondance de vitalité d’une culture (p. 285), sur la théorie du califat (p. 258) ou I’attitude
de «récapitulation au présent» (p. 269) dans la transmission du savoir. La documentation,
est-il besoin de l'indiquer, est riche et éclectique : notons en particulier le recours de I’A. aux
textes des sciences « occultes » (alchimie, astrologie, magie...), heureuse initiative dés lors que
I’on cherche a donner un tableau complet des formes de pensée dans la société proche-orientale
médiévale.

Ce travail inclut toutefois plusieurs fragilités. D’un point de vue méthodologique, il ne tient
gucre compte des données de I’histoire (sauf dans les deux derniers chapitres), produisant un
va-et-vient de références et de citations d’auteurs d’époques et de milieux trés différenciés. La
thése défendue est certes celle de la constance de structures invariantes dans la pensée arabe :
une optique plus historique efit précisément donné plus de force 4 I’argumentation. La démarche
adoptée n’est pas philosophique non plus, car il ne suffit pas d’étayer une idée générale par
quelques exemples choisis pour fournir une démonstration apodictique. Plus d’explications
eussent également été bienvenues sur le choix du corpus lui-méme, sur I’absence de la pensée
chiite, et I'inclusion, par contre, de certains textes juifs ou chrétiens (v. p. V). Serrer de plus
prés la progression de la démonstration pour chaque affirmation elit certainement donné plus
de poids a des idées souvent tellement générales qu’elles frisent le lieu commun ou ’affirmation
gratuite. Qui trop embrasse...

Cela dit, ces remarques ne peuvent aucunement affaiblir I'apport que constitue un tel ouvrage,
qui est une réflexion synthétique telle qu’il en existe peu a [’heure actuelle dans la littérature
arabisante et islamisante sur le Moyen Age. Car malgré la profusion de parutions sur ce théme,
en arabe comme en langues occidentales, bien rares sont celles qui atteignent la dimension et
la puissance intellectuelle de I’ceuvre du P* Al-Azmeh : un grand livre donc.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Abdallah LAroul, Islam et modernité. Paris, La Découverte, 1987. 188 p.

1l n’est pas commode d’entreprendre un commentaire critique d’un tel livre. Abdallah Laroui
(A.L.) est historien; on devrait donc, comme historien, vérifier la véracité des faits qu’il présente
et la vraisemblance ou la cohérence des interprétations qu’il propose de tels faits. Mais on
perdrait alors I’essentiel de ce mince recueil de textes, qui est une réflexion libre sur I’aptitude
de I’Islam a entrer dans la modernité, & étre une part de la modernité. Réflexion libre, largement
philosophique, jouant avec quelques concepts et les disposant comme les prémisses d’une démons-
tration qui conclut clairement de fagon positive a la question de cette dite aptitude. Réflexion
qui appelle une discussion libre, engageant peut-étre le lecteur plus que d’ordinaire.

Le livre se construit chronologiquement. Si au début il s’agit de 1’Etat, ¢’est de I’Etat médiéval ;
de méme pour la liberté, définie dans un islam pré-moderne; puis viennent Ibn Khald(n et
Machiavel; la philosophie des Lumiéres et le Salafisme ferment enfin le livre.

3 A

BCAI 6 (1989) A. Al-Azmeh: Arabic thought and islamic societies, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



