30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

On ne peut en vouloir & Q.S., qui est avant tout un historien, de n’avoir pas soulevé ces
problémes essentiellement littéraires. Considéré sur le plan de I’histoire, 1’ouvrage constitue
une réussite incontestable.

Albert Arazi
(The Hebrew University, Jérusalem)

M.M. BapAawl, Early Arabic drama. Cambridge University Press, New York, New Rochelle,
Melbourne, Sydney, 1988. 148 p.

——, Modern Arabic drama in Egypt, ibid., 1988. vin + 246 p.

L’auteur, chargé d’enseignement a Oxford, est déja connu pour ses anthologies et ses études
littéraires (An Anthology of Modern Arabic Verse, 1970; « The Saint’s lamp » by Yahya Haqqi,
1973; A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, 1975; Modern Arabic Literature and the
West, 1985).

Dans Early Arabic Drama (1988), selon des habitudes qui commencent 3 prendre allure de
tradition, 1’auteur recherche des « origines » arabes ou musulmanes & l’art dramatique en
remontant a la magama picaresque de Hamadani (p. 5) et aux dialogues inclus dans les poémes
de “Umar b. Abi Rabi‘a ou d’Abil Nuwas. Il rappelle également les diverses manifestations
ludiques et dramatiques des « jeux d’ombres (kayal al-zill), du qaragéz ou des ta‘ziyas Si‘ites
jusqu’aux piéces retrouvées d’Ibn Daniyal dont il résume les «intrigues ».

Dans un chapitre 2, il présente « Le pére du théitre égyptien moderne : Ya‘qiib Sannii® »
(1839-1912), et il résume ses huit piéces, publiées par Muhammad Yiisuf Nagm, qu’il accompagne
de jugements autoritaires sur la langue ou les dialogues. Le chapitre 3 examine « La contribution
syrienne : Marin al-Naqqa$§» et renvoie alors a des années chronologiquement antérieures
(1817-1855). Il reprend la méme technique et résume les trois piéces publiées de cet auteur. Trés
tot cependant, les successeurs syriens de ce pionnier (Qabbani, Iskandar Farah, Nagib al-Rihanj,
etc.) refluent en Egypte et le théatre semble, dés lors, avoir les grandes villes d’Egypte pour seul
lieu de production, avec les 28 scénes décomptées par Nagm en Egypte avant 1914 (p. 66). Aussi
le chapitre 4 et dernier, « Quéte d’une identité égyptienne », se consacre-t-il aux adaptations
trés libres et aux résumés de piéces jouées en Egypte, comme Roméo et Juliette, chanté par
Salama Miusa et réduit & une imitation des poémes d’amour conventionnels arabes, Hamlet
dont l’adaptateur, en 1901, Tanyiis “Abduh refuse de faire mourir le héros-titre, Les Femmes
savantes ou Esther, traduits en vers du dialecte. Les productions « originales », encore marquées
par le théatre européen, sont ensuite passées en revue et également résumées, de Farah Antiin
1874-1922, Ibrahim Ramzi (1884-1949), Muhammad Taymur (1891-1921) a4 Antiin Yazbak
dont le sombre mélo al-Dabd’ih suscite ’enthousiasme assez déroutant de l’auteur.

Les analyses sont presque uniquement « psychologisantes ». Elles insistent sur la « vérité »
des caractéres et sur le fait que « tous les détails servent » (not a word is out of place, p. 133).
Les remarques sur la langue et sur le dialecte, fréquemment exploité dans ce théitre arabe
naissant, sont suggestives mais éparses et ponctuelles.

BCAI 6 (1989) M.M. Badawi: Modern Arabic drama in Egypt, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 31

Le chapitre de « Conclusion », loin de conclure, ajoute a la liste un nouveau dramaturge,
«non égyptien », Miha’il Nu'ayma, dont il n’est pas dit qu’il soit le seul auteur de théatre
« extra-muros » représentatif du mahgar réfugié aux Amériques.

Le volume sur le théitre moderne en Egypte, Modern Arabic Drama in Egypt (1988), prend
pour point de départ les premiéres ceuvres de Tawfiq al-Hakim dont les piéces sont résumées.
Les «successeurs d’al-Hakim » viennent ensuite, de Mahmad Taymiir qui écrivait en dialecte
avec version « classique » aussi bien qu’en une langue littéraire « éloquente » (written in eloquent
classical Arabic, p. 94), 4 Bakatir (1910-1969) dont le recours aux légendes et aux mythes
mériterait une étude particuliére, & Fathi Radwan, jusqu’aux dramaturges « post-révolutionnaires
de la Nouvelle Vague (chap. 4, p. 140 et suiv.). Le rythme des auteurs et des résumés s’accélére, les
caractéristiques des ceuvres s’abrégent, les remarques ou commentaires se font plus rares,
intéressants ou discutables mais semés a toute volée (rapprochements intertextuels, style, dialecte
des uns, ou encore « prolixité, répétitions et digressions » des Fardfir de Yisuf Idris, etc.).

Dans I’ensemble, pour retracer une histoire du théatre arabe, M.M. Badawi adopte une approche
quelque peu réductrice, qui consiste a résumer les ceuvres sans tenter d’en retrouver la spécificité,
la «différence », la multiplicité. Nombre de dramaturges examinés sont aussi des théoriciens,
auteurs d’essais ou d’articles sur le théatre. Il eit été souhaitable de comparer leurs présupposés
artistiques et leur pratique théatrale. Il semblerait, d’aprés la lecture de ces deux volumes, que
ces présupposés ne contraignent guére 1’écriture dramatique. D’autre part, les critéres de « vérité »
psychologique et sociale ne mettent pas en évidence le moment ol la jonction se fait avec
I'imaginaire populaire arabe sous la forme du recours aux héros et aux événements mythiques
ou légendaires, chez un Bisr Faris (dont il n’est guére fait mention) par exemple, ou ses successeurs
qui, pour certains, méritent mieux qu’une énumération bibliographique. Peut-on encore,
aujourd’hui, prétendre réduire la littérature théatrale a sa seule histoire ? Peut-on ne pas s’interroger
sur le pourquoi et le comment de son rayonnement ? Se soumettant a ’ordre apparent de chaque
piéce, M.M. Badawi n’en bouleverse guére I’organisation directement observable et ne tente
pas de dégager I’originalité ou le sens des composantes de ’ceuvre scénique examinée.

Il n’en reste pas moins que les deux ouvrages sont utiles parce qu’ils regroupent une docu-
mentation considérable et des références a des piéces d’accés parfois difficile. Celles-ci sont
clairement exposées et le lecteur parvient & se faire une idée satisfaisante de leur contenu. Il en
dégage I’idée que le thétre arabe illustre, surtout 4 ses débuts, les théories réformistes développées
depuis la fin du XIX® s. Le modéle occidental aura surtout libéré la dramaturgie arabe des
entraves héritées des formes narratives et discursives médiévales, mais le théatre, tel que le
décrit M.M.B., semble contraint de servir des objectifs sociaux et moraux immédiats. C’est un
théitre « utilitaire » et non gratuit. Est-ce bien le cas? Quoi qu’il en soit, les deux volumes de
M.M. Badawi représentent en tout cas un catalogue analytique indispensable de la production
théatrale arabe en général et égyptienne en particulier, et le seul de son espéce en une langue
européenne.

Nada TOMICHE
(Université de la Sorbonne nouvelle)

BCAI 6 (1989) M.M. Badawi: Modern Arabic drama in Egypt, recensé par N. Tomiche )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Dirasat fi I-$i‘riyya : al-Sabbi namiidagan. Carthage, Bayt al-Hikma, 1988. 15,5 x 23,5 cm,
399 p.

La bibliographie sur Abii 1-Qasim al-Sabbi (1906-1934) est déja immense, mais trés répétitive,
souvent « impressionniste » et superficielle. Cinq enseignants a 1’Université de Tunis, s’interrogeant
d’une maniére scientifique sur la poétique, en sont venus & confronter leurs points de vue respectifs
a partir d’applications concernant le poéte tunisien al-Sabbi. Ils se sont réunis de nombreuses
fois pour que du choc de leurs idées jaillisse la lumiére et, ayant abouti a des résultats concluants,
ils ont décidé de les livrer au lecteur dans un ouvrage dense qu’ils dédient, avec humour, a leurs
anciens mandarins.

La premiére étude est de Hammadi Sammid : al-ASwaq al-ta’iha : Madhal ila $airiyyat
al-Sabbi (p. 11-53). L’auteur a déja proposé ailleurs une nouvelle lecture d’un poéme d’al-Sabbi.
Il estime que le présent poéme al-ASwaq al-t@’iha est une des clés de I’ceuvre (je rappelle ici que
P’ensemble de la poésie d’al-Sabbi couvre un peu plus de 300 pages) et son noyau générateur.
H.S. commence par décrire les aspects formels du poéme, montrant comment il sort des sentiers
battus. Puis il analyse le texte, strophe par strophe. Le poéte passe d’un monde connu 3 un
univers ignoré et le seul moyen d’y parvenir est la langue : la véritable expérience n’existe que
dans le texte. Pour accéder a I’absolu, I’écrivain doit effectuer une « chute terrienne », accepter
I’expatriement (saisir ce que les autres ne pergoivent pas). Ce poéme est un des deux pdles du
recueil avec al-Sabah al-Gadid qui marque I’avénement de la liberté, I’heure du salut. L’expérience
poétique se délivre alors de sa tendance larmoyante et inefficace.

La deuxiéme étude est de Muhammad Lutfi al-Yusfi: Lahza al-mukaSafa al-§i‘riyya “inda
al-Sabbi (p. 57-175). L’auteur, précédant le texte essaie d’aboutir aux frontidres qu’explore le
poéte a P'instant de la création. Il observe une structure unifiée de I’ceuvre a travers quelques
oppositions (lumiére/ ténébre; haut-horizon / bas - tréfonds du vallon; présent - temps de
Peffritement et de la disparition / passé et avenir - temps de la durée et de I’éternité). Le poéte
avoue lui-méme I’existence d’une crise (nawba). 1l a également réfléchi a la poésie tout en la
composant. Il se plaint de ne pas étre compris de ses contemporains. La « révélation » poétique
est le résultat de la spécificité de la maniére d’étre du poéte dans le monde : il voit 1’imaginaire
caché dans le réel (poéte : prophéte). « L’étincelle flamboyante » de I’instant de la révélation
montre une structure exemplaire du texte en deux mouvements dialectiques : une histoire
expatriement du poéte dans le corps terreux) et I’accés a 1’univers-réve.

Les images archétypales se réduisent a trois structures méres : le commencement ou genése,
le paradis perdu, le monde inférieur ou enfer. L’instant de la révélation poétique est celui ol
le symbole personnel tire son origine des symboles collectifs : le moi du poéte polarise le tout.
A la page 114, ’auteur résume son propos dans un schéma de I’événement - instant de la
révélation poétique. Se posant la question du comment, I’auteur parle de communion basée
sur le sentiment, le cceur, I'imagination naturelle. Le poéte se situe dans un méta-temps.
Il montre ensuite que I'instant de la révélation est le fondement de I’identité de la poésie et
de la langue, langue du premier homme avant la chute, d’ol le plaisir d’écrire aprés les
tourments qui précédent la création. L’écriture fondatrice est donc un acte mythique de
re-création.

BCAI 6 (1989) M.M. Badawi: Modern Arabic drama in Egypt, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



