214 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

progressive de la région. On peut aussi penser que 1’élévation du fepe, & mesure de ses occupations,
avait fini par le rendre inapte a recevoir un nouvel habitat, & moins qu’on ne le voulfit fortifié.

Dans les si¢cles qui suivent — Xe®-XIV® siécles (périodes VIII A-B et IX A) —, des traces
sporadiques de présence humaine et des tombes confirment que les différentes parties du tepe
ne sont plus utilisées comme lieux d’habitation. Ce n’est qu’a la période IX B qu’on observe
une réoccupation du grand zepe sous la forme d’une enceinte non fortifiée, sans doute peu élevée,
dont le périmétre, au tracé irrégulier, recouvre particllement celui de I’enceinte du foit sassanide.
Des murs intérieurs suggérent la présence de piéces couvertes le long de ’enceinte, organisées
autour d’une partie centrale ouverte. La céramique associée a ce batiment, peu abondante, est
difficile a dater : XIII*-XVII® siécles ? Le contexte historique bien connu de la région suggére
que le batiment a da servir de refuge aux populations de la plaine, lors des fréquents raids tur-
comans, attestés aux XVI® et XVII® siécles.

On appréciera la somme d’informations historiques et archéologiques contenues dans cet
ouvrage. Si certaines demeurent hypothétiques, leur ensemble apporte un éclairage nouveau
sur I’histoire du Gorgan, et a travers lui, de 1’I[ran du nord-est, au Moyen Age. Il faut aussi
souligner les qualités de présentation qui font de cette publication un ouvrage de référence
précieux. Les auteurs y ont livré I’ensemble des données et observations recueillies lors de la
fouille. Ils les présentent selon un découpage rigoureux qui facilite aussi bien une lecture
continue qu’une consultation ponctuelle. La documentation graphique et photographique sont
I'une et ’autre abondantes et de bonne qualité. La bibliographie est trés compléte.

Monique KERVRAN
(C.N.R.S., Paris)

Alexandre PAraDpopouLO (éd.), Le Mihrab dans D’architecture et la religion musulmanes.
Actes du Colloque international tenu a Paris, en mai 1980. Leiden, Brill, 1988.
xv + 180 p., 120 planches.

Ce bel ouvrage composé d’une vingtaine de communications faites a 1’occasion d’un colloque
organisé par A. Papadopoulo, directeur du Centre de recherche sur ’esthétique de I’Art musulman,
est illustré par 120 planches en noir et blanc, regroupées en fin de volume, et par de nombreux
croquis. Il s’insére dans la lignée des livres d’art, chers a I’organisateur, comme le prouvent les
six superbes volumes de sa thése sur [’Esthétique de I’Art musulman (1972) et I’édition enrichie
de 174 planches en couleurs et de 1100 planches en noir et blanc de I’Islam et I’Art musulman
(Paris, Mazenod, 1976), traduite en allemand (1977), en espagnol (1977) et en anglais (1979).

Le colloque avait pour théme « Formes symboliques et formes esthétiques dans 1’architecture
musulmane : le mihrdb ». Les communications étaient suivies de discussions parfois passionnées —
et reprises dans les Actes — sur le mihrab dans la mosquée, ses significations et son développement
historique.

Elément capital de la salle de priére, lieu richement orné, le mikrab aurait eu pour fonction de
rappeler ou de désigner la place qu’occupait le Prophétc dans la mosquée originelle de Médine,

BCAI 6 (1989) A. Papadopoulo (éd.): Le mihrab dans I'architecture et la religion musulmanes, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 215

lors de la direction de la priére. Comme P’avait déja avancé Jean Sauvaget (La Mosquée omeyyade
de Médine, Paris, 1947), il serait apparu pour la premicre fois lors de la reconstruction de cette
mosquée en 707-709 ap. J.C. Le mihrab se retrouve dés lors dans toutes les mosquées et toujours
sous la forme d’un espace vide et particuliérement décoré. Sa riche décoration exclut 'idée qu’il
serait une niche qui, 3 la maniére gréco-romaine, attendrait une statue. On a souvent cru qu’il
désignait la direction de La Mecque. Mais les chercheurs, dans leurs échanges, au cours du colloque,
concluaient, 4 la quasi-unanimité, que le mifrab, simple point dans la mosquée, ne pouvait pas
représenter une direction, fiit-elle celle de la priére : « un point ne suffit pas a indiquer une ligne ».
D’autant plus que le mur qui porte le nom révélateur de la gibla « mur de I’orientation » remplit
déja ce r6le. Le mihrab est généralement situé devant ou dans ce mur, le plus souvent au milieu
mais parfois aussi dans un coin, ce qui désorienterait les fidéles. Ainsi que lc précise clairement
Lucien Golvin dans sa communication, le mihr@b «est le lieu devant lequel se place I'imam,
mais ce n’est pas un lieu de convergence liturgique comme peut 1’étre ’autel ou officie le prétre
dans les églises chrétiennes » (p. 54). Les lignes de fidéles ne s’incurvent jamais pour lui faire
face; elles restent paralléles au mur (sauf erreur de construction).

Mais la question reste posée de savoir « pourquoi la forme d’une niche » ? Dans son intro-
duction, A. Papadopoulo recourt & une explication sémiotique : les choses deviennent des
« marques », des « signes» pour initiés (p. 12) et des « symboles » (p. 13). La niche gréco-romaine
et byzantine s’est transformée en mikhrab par le décor luxueux qui lui donne «une forme symbo-
lique musulmane puisqu’il est & présumer qu’elle a conservé le méme sens partout, méme si la
signification précise [de la niche préislamique] s’en est perdue dans I’esprit des fidéles » (p. 13).
«La niche classique » est dépourvue de tout « décor particulier pour une raison esthétique
profonde. .. [puisqu’elle met] en valeur une statue [...] sur laquelle toute I’attention doit &tre
concentrée [...]. Par contre, 3 Médine, la niche évoquait la présence du Prophéte par
son vide méme [...], elle devenait I’objet principal sinon unique de l’intérét» (p. 14) par sa
décoration valorisante.

Les chapitres de présentation d’A. Papadopoulo posent le probléme et dressent une typologie
des mihrabs. Les communications se succédent alors, de Si Hamza Boubakeur, alors recteur de
I’Institut de la Mosquée de Paris, sur « le sens originel et spirituel du Mikrab », de Lucien Golvin,
d’Afif Bahnasi, de Gérard Troupeau sur « Le mot mihirab chez les lexicographes arabes », d’André
Miquel sur « Le hardm al-charif & Jérusalem », d’Abdel Majid Wafi sur « Les mihrabs et leurs
ornementations décoratives », d’Abdelaziz Daoulati (« Le mihrab : signe ou symbole ? ») qui
refuse toute « valeur symbolique au mihrab », d’Alexandre Papadopoulo sur « La grande mosquée
Omeyyade de Médine et I’'invention du mihrab en forme de niche ». Les mihrabs sont ensuite
abordés en fonction de leur localisation géographique : Mohamed Hosein Halimi, « Le mehrab
en Iran et sa décoration »; O. Bakirer, « Aspects généraux des mihrabs du XII1°® au XVI® siécles
dans D’architecture religieuse d’Anatolie »; Oleg Grabar, « Notes sur le mihrab de la grande
Mosquée de Cordoue »; Mercedés Lillo, « Le mihrab dans I’al-Andalus »; Nicole Britz-Leplaideur,
« Analyse esthétique et symbolique du mihrab de Cordoue »; Rachid Bourouiba, « Mihrabs
d’Algérie »; Azzedin Rhaddioui, « Le mihrab au Maroc »; Yolande Crowe, « Note préliminaire
sur le mihrab indien »; Ahmad Nabi Khan, « Introduction et propagation du mihrab dans
I’architecture islamique du Pakistan »; A. Subarna, « Le mihrab de la grande mosquée de

BCAI 6 (1989) A. Papadopoulo (éd.): Le mihrab dans I'architecture et la religion musulmanes, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

216 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Kasepuhan (Cirebon-Indonésie) ». Dans sa « Conclusion », A. Papadopoulo fait la synthése des
diverses opinions exprimées, en respectant les divergences souvent dues a des positions idéologiques
et religieuses. Chaque communication est suivie des débats auxquels elle a donné lieu, débats
reproduits d’aprés les enregistrements sur magnétophone, dans la spontanéité et le titonnement
de ’oralité.

L’ouvrage, dans sa diversité, cerne donc un point d’histoire culturelle et religieuse. La présenta-
tion simultanée des points de vue les plus divergents, des approches historiques, linguistiques,
géographiques mais aussi philosophiques et esthétiques sur le « détail » architectural qu’est le
mihrab, est particuli¢rement révélatrice de la richesse de ’apport de méthodes convergentes qui
fouillent un probléme et mettent au jour des infinités de valeurs.

Nada ToMmICHE
(Université de la Sorbonne nouvelle).

G.D.R. KiING, The Historical Mosques of Saudi Arabia. Londres et New York, Longman,
1986.

Dans un somptueux ouvrage (grand format, papier glacé, magnifiques photographies en couleur),
G. King offre au monde scientifique le premier survey des mosquées d’Arabie Séoudite. Professeur
associé au Collége des Beaux-Arts de I’Université du Roi Séoud a Riyad, il était particuliérement
qualifié pour effectuer cette entreprise. En effet, il s’est intéressé a I’architecture séoudienne
pendant plus d’une dizaine d’années, comme en témoignent les articles qu’il a publiés sur ce
sujet dans diverses revues scientifiques.

Aprés un exposé des grandes étapes de I’histoire de la péninsule Arabique, I’auteur propose a
ses lecteurs le résultat de ses enquétes archéologiques, région par région. Une carte géographique
précise introduit chaque chapitre et permet la localisation des différents sites. Avant de présenter
les caractéristiques des monuments des villes et villages qu’il a étudiés, il prend soin de replacer
ceux-ci dans leurs contextes géographique et historique.

L’étude débute par les mosquées du Hedjaz et de la cote de la mer Rouge. Les villes de La
Mekke et de Médine ont regu un traitement particulier. L’auteur s’est limité, en ce qui les concerne,
a un résumé des sources écrites, arabes et occidentales, illustré par un ou deux clichés récents et
par quelques photographies anciennes, reproduites d’apreés celles qu’offrent les livres des voyageurs
qui ont pu pénétrer dans les deux villes saintes.

Il nous présente les différentes villes qu’il a visitées en se référant aux récits des archéologues
qui I’ont précédé et nous donne ensuite une description minutieuse de 1’état actuel des monuments.
Lorsque ceux-ci ont disparu et sont remplacés par un nouvel édifice, il donne les photographies
des deux monuments, s’il dispose des documents nécessaires. Son étude concerne les matériaux
divers utilisés pour la construction de ces mosquées, la distribution des différents espaces (salle
de priére, cour, minaret, lieu réservé aux ablutions), leur structure, leurs particularités et leur
décor. La minutie de ses descriptions et une illustration bien choisie essaient de pallier le manque
de plan. En effet, aucun plan, ni au sol, ni en élévation, ne figure dans cet ouvrage.

BCAI 6 (1989) A. Papadopoulo (éd.): Le mihrab dans I'architecture et la religion musulmanes, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



