210 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

V. ARTS, ARCHEOLOGIE.
R.B. SERIEANT, €éd., The islamic city. Paris, UNESCO, 1983. 15,5 x 24,2 cm.

Les douze études contenues dans ce livre sont issues du colloque sur la ville islamique qui
s’est tenu en 1976, & Cambridge (Grande-Bretagne) au Centre du Moyen-Orient de la Faculté
d’Etudes Orientales, du 19 au 23 juillet, & ’occasion du Festival sur le Monde Islamique.

Motivé par le probléme de la conservation de I’héritage architectural islamique et conscient
de la nécessité d’une prise de conscience rapide pour le préserver avant sa disparition, R.B.
Serjeant, qui a rassemblé ces textes, rappelle en introduction les événements dont il a été le
témoin : la destruction du vieux Koweit, d’une grande partic du vieux Jeddah, ’oblitération
de vieux batiments dans San‘d’ que le département des Antiquités, impuissant, n’a pu prévenir,
la construction de routes a travers le vieil Alep et la ville de Damas de 1935, méconnaissable
en 1977. Mais « conservation is a problem far from simple ».

La premiére partie est consacrée a la cité islamique par rapport aux institutions aussi bien
religieuses, légales, gouvernementales, qu’éducatives et économiques. Une étude physique de
certaines cités islamiques suivie d’une analyse sur les marchés, élément urbain plus particulier,
vient clore ce premier théme.

J.L. Michon veut mettre en relief I'importance du role des institutions religieuses dans la
création puis la gestion des villes islamiques. Aux premiers siécles de 1’Islam, on constate un
étonnant contraste dans le contexte géographique humain ol le message islamique s’est imposé :
la Péninsule Arabique, habitée essentiellement par des bédouins nomades ou semi-sédentaires,
et le visage classique du monde musulman obtenu en quelques siécles : un réseau de grandes
villes de I’Inde & I’Occident. L’auteur associe la propagation de I’Islam par les armées arabes,
mais surtout par la conviction absolue du message qu’elles portaient en elles, a I’extraordinaire
développement urbain. Il nous rappelle la double nature de ces villes : les villes neuves origi-
naires des camps fortifiés comme Kiifa et Bagra (15-16 H./636-8 AD.) sous le califat de
‘Umar, Bagdad (145 H. /762 AD.), Fustit (19 H./ 640 AD.), Qayrawin (48 H./ 668 AD.),
Tunis, Almeria et Fés, et les anciennes villes pré-islamiques qui, tombées en décadence,
retrouvent vigueur et prospérité sous la « pax islamica ». C’est le cas de Damas, Balh, Buhira
et Samarqand ou encore de Cordoue et Séville.

Comme d’autres islamologues, J.L.M. retient quatre des cinq piliers de I’Islam (la priére
cultuelle, salat, le jeline, siyam, ’aumoéne 1égale, zakat, le pélerinage a la Mecque, hagg) mais
son commentaire introduit des définitions nuancées comme celle de la zakat et de ses formules
le waqf et le hubiis. Les « Piliers de I’Islam » ou devoirs communautaires sont des prescriptions
qui conditionnent la vie concréte. Elles sont prolongées par d’autres régles comme 1’appel a
la priére « lancé par voix humaine du haut des minarets, cinq fois par jour, le rythme liturgique
du calendrier lunaire, la communauté de nourriture ... », mais on s’étonnera que « la commu-
nauté des cimetiéres qui ne doivent jamais étre désaffectés » (1) ait été oubliée. Le théme du

() L. Gardet, L’Islam. Paris, Desclée de Brouwer, 1967, 3¢ éd. 1982, p. 135.

BCAI 5 (1988) R.B. Serjeant (éd.): The Islamic City, recensé par Cl. Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 211

colloque met en relief 'importance de cette régle. Les modifications que subissent les noyaux
historiques des villes islamiques sont perturbées par les cimetiéres qui constituent des zones,
de ce fait, intangibles, d’une grande valeur informative : repéres topographiques, guides
toponymiques, révélateurs sociologiques.

Pour comprendre les institutions légales ou administratives des sociétés islamiques — urbaines
ou rurales — M. Abdel Rahim pense qu’il faut considérer les principaux traits du caractére
social des cités traditionnelles en question — prises comme des entités sociales — et les concepts
juridiques sur lesquels ont été basés leur style de vie et leur administration. On relévera cette
autre remarque fondamentale : « Dans la mesure ou il est question d’institutions légales, le
caractére humain et pratique de I'Islam se refléte clairement dans le fait que les juristes musul-
mans ont, pendant des siécles, pleinement et en bonne et due forme, accepté la “@dar (ou coutume
locale) comine une source légitime parallélement aux autres principes classiques selon lesquels
les régles de la Sari‘a ont été élaborées ». Les principales institutions ayant pour objet I’inter-
prétation et I’exécution des lois dans les villes traditionnelles musulmanes ont été : a/ al-Wali
ou al-"Amil (c.-a-d. le Gouverneur de Province), assisté généralement par al-Surta (ou police);
b/ al-Qadi (ou juge), assisté par un groupe de témoins agréés ou de notaires (Suhiid ou ‘Udil);
¢/ al-Muhtasib ou Sahib al-Siiq (c.-a-d. surveillant des marchés et de la moralité publique),
assisté par les chefs des différentes professions (‘arifs ou amins) et par les “arifs des quartiers;
d/ enfin les chefs des Communautés de Protégés (al-Dimmiyyun) c.-a-d. les juifs ou chrétiens
qui, selon les préceptes de la Sari‘a, jouissent d’une sorte de statut autonome dans la cité.

Les institutions gouvernementales sont traitées par A.A. Duri. Rappelant rapidement celles
qui ont régi la fondation des villes et leur organisation au moment de I’expansion musulmane,
A.A.D. choisit I'exemple de Bagdad pour illustrer son propos. Ville per¢ue comme un symbole
de la ville musulmane neuve mais aussi comme siége du Califat, ses différentes charges gouver-
nementales sont ici recensées. Tandis que les diar al-higra (les nouvelles villes) avaient
habituellement un gadi et une mosquée-cathédrale symbolisant P’autorité et 1’entité civile, &
Bagdad, le développement indique plus d’une entité civile. Les trois mosquées du Vendredi
¢édifiées en moins de dix ans sont révélatrices de 1’exceptionnelle complexité de I’organisation
civile ou des autres développements institutionnels. La ville (la ville ronde) et Rusafa sont deux
entités civiles; Karh, village pré-islamique, repris en main en 774 A.D., est la troisiéme entité
civile présumée. Avec le cas de Bagdad, les institutions gouvernementales abbassides dont le
wizdrah est la plus célébre, sont mises en relief.

Dans son approche sur les institutions éducatives, H. Nashabi aborde tour a tour, aprés un
apergu historique de celles-ci, le concept islamique d’éducation, le curriculum, les méthodes
et pratiques d’enseignement, les titres et certificats académiques. D’aprés 1’auteur, deux points
sont déterminants dans ’histoire de I’éducation : la mosquée, confirmée, dés le second siécle
de I’hégire, comme institution éducative, facteur de constance et de regroupement et, entre le
début du second siécle et la fin du troisiéme de 1’hégire, le développement de 1’école coranique
(kuttab) qui prend cinq ans au jeune enfant. Avec cette période coincide I’apparition de grands
théologiens, légistes et linguistes musulmans. L’acquisition de la connaissance (talab al-“ilm)
considérée comme obligation religieuse (farida) explique la haute position qu’occupérent les
‘ulamd@’ (savants en science religieuse) dans la société musulmane, & travers les 4ges.

BCAI 5 (1988) R.B. Serjeant (éd.): The Islamic City, recensé par Cl. Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

212 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

Y. Ibish, dans son article sur les institutions économiques, étudie le systéme des guildes
ou corps de métiers qui concerne tous ceux qui ont rapport avec la production, la distribution
et les services économiques. Transmis oralement de génération en génération, ce systéme ne
laisse pourtant rien au hasard. Droits, devoirs et rites qui jalonnent la carriére d’un membre
d’une guilde sont ici rapportés. Dans 1’analyse des causes du déclin des guildes dans le monde
musulman, qui marque le XIX* siécle, vient en téte I'influence des marchandises manufacturées
venant d’Europe et les régles du marché colonial, puis les nouveaux moyens de transport
— des 1880, le kagg d’Afrique du Nord ne passe plus par Le Caire et le commerce s’en ressent —,
enfin ’accroissement de la population a P'intérieur des villes est aussi responsable des grandes
modifications intervenues dans le commerce. Mais dans « I'influence dévastatrice de 1’éducation
et du golit du jour a I’occidentale » sur la société islamique, le pire est peut-étre cette perte de
solidarité socio-€conomique qui caractérisait le milieu marchand.

« La forme d’une cité dépend de son origine ». Cet axiome figure en premiére page de 1’érude
physique des villes islamiques de N. Elisséeff. Il est basé sur la classification des villes en trois
catégories, les villes créées, les villes spontanées et les villes 1éguées par les Séleucides et refagon-
nées par les Romains. « L’urbanisation d’une cité n’est jamais un processus continu, le
mouvement de croissance d’une cité montre a travers les siécles des interruptions, ou décélé-
rations, puis des périodes de progression, au fil des crises économiques et politiques » ... « On
doit garder en mémoire qu’une agglomération nait de certains besoins. Trois besoins poussent
les hommes & se regrouper : nourriture, défense et échanges. » Aprés cette série d’assertions,
N.E. parle surtout de la ville de Damas qu’il connait particuliérement bien. Appartenant a la
troisiéme catégorie de villes, celles léguées par ’antiquité, Damas a un héritage pré-islamique
qui détermine son histoire médiévale et explique, en partie, son état actuel. Comment évolue-
t-elle durant la période musulmane? A Damas, nous avons les facteurs habituels d’expansion,
religieux et économiques, auxquels s’ajoute un troisiéme, A partir du 2° siécle de I’hégire, le
facteur intellectuel. On connaitra le facteur religieux : la grande mosquée; le facteur
économique : ’activité commerciale qui se manifeste par le nombre et la diversité des guildes.
Pour le facteur intellectuel, N.E. délaisse Damas et se référe & Bagdad qui attire, au IX° s,
de nombreux étudiants, ce qui nécessite la construction de grandes madrasas; & la Sorbonne,
au début du XIII® s.; et au Caire, du X° s., 3 nos jours, avec la création d’al-Azhar. N.E.
souligne qu’il est urgent de ne plus procéder uniquement & des monographies de villes mais
de dresser un atlas des villes médiévales du monde musulman, parallélement & 1’Atlas des Villes
Européennes actuellement (1976) en cours sous 1’égide de la Commission Internationale pour
I’Histoire des Villes.

Bien que ni urbanistique, ni archéologique mais plutdt historique comme P’auteur la définit
lui-méme, ’approche de P. Chalmeta sur le commerce sera utile & ceux qui veulent comprendre
les différentes formes que revétent les marchés. P.C. distingue le commerce import-export, le
commerce de I’approvisionnement, les ventes de la ville vers le pays, la satisfaction des besoins
ruraux et enfin les suwayga (ou petits marchés de ravitaillement). P.C. fait un retour aux sources,
aux textes arabes. On notera que « le marché de Bagra (construit par Bilal b. Abi Burda), celui
de Kifa (construit par Halid b. “Abd Allah al-Qasri) et trés probablement le fameux Dar Kira
d’Alep datent de 720-724 A.D., c.-a-d. du régne de Hifam b. “Abd al-Malik. Selon Baladuri,

BCAI 5 (1988) R.B. Serjeant (éd.): The Islamic City, recensé par Cl. Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 213

« Halid édifia des boutiques sur les fondations qu’il avait lui-méme établies. Il les couvrit en
les vofitant de briques et de platre. » Selon Ya‘qiibi, il « fit une piéce (dar) et une vofite (tdq)
pour chaque vendeur ». Voici relatées les origines du sougq.

R.B. Serjeant, auteur de 1’article « Social stratification in Arabia » qui achéve cette premiére
partie, veut rendre compte de « 1’élément arabe » dans la culture de certaines villes, pour mettre
en évidence sa prégnance lors des « changements drastiques découlant de I’exploitation du
pétrole ». L’étude est fondée sur une comparaison entre trois villes du Yémen : San‘d’, centre
du Yémen Nord, Tarim, au cceur du Yémen Sud, et al-Sihr, toujours au Yémen Sud, sur la
cOte orientale du Golfe d’Aden. San‘a’, la gasaba du Nord, c.-3-d. son centre ou la capitale,
présente une organisation médiévale, scindée en quartiers, tandis que celle des villes du Hadra-
mawt, Tarim et al-Sihr, est primitive, encore aux premiers stades d’évolution d’une ville arabe.
S’il existe une discrimination sociale non seulement entre les différentes classes mais aussi
entre divers métiers, des personnes de toutes les classes sont cependant engagées dans le com-
merce au souq de San‘d’. Ainsi les Sayhs, appelés dans le Hadramawt et plusieurs parties du
Bas-Yémen, Maidyihs, les classes nobles Sayyids ou Sarifs, et Qddis, appelés aussi Fugaha’,
peuvent pratiquer le commerce. « Chaque artisanat, commerce ou profession a son dirigeant
et ses lois propres, dont certaines figurent dans le Qaniin San‘'@’». La remarque suivante nous
éclaire sur la vocation architecturale de ce peuple : « Les tribus yéménites du Nord ne consi-
dérent pas que le fait de construire en pierre ou en terre soit avilissant, et j’ai trouvé également,
aussi loin que dans le Wadi Girdan du sultanat de Wahidi, qu’une personne de n’importe quelle
classe pouvait construire sans porter atteinte a son honneur. »

La seconde partie de ’ouvrage intitulée « Changes, renovation, conservation » comprend
trois articles, respectivement, sur San‘d’, Fés et Alep, et un quatriéme sur une évocation de la
ville du Caire 4 travers un exposé sur la vision moderne de ‘Ali Mubarak.

P.M. Costa fait preuve d’une grande connaissance de 1’histoire de San‘d@’ et de ses monuments,
connaissance basée sur les travaux de ses prédécesseurs C. Niebuhr, R. Manzoni, C. Rathjens,
H. von Wissmann, et sur ceux, plus récents, de R.B. Serjeant et R. Lewcock (1), et sur ses
recherches personnelles. P.M.C. insiste sur le caractére naturel défensif du site, renforcé par
la main de I’homme, et qui se traduit dans I’étymologie méme de son nom : « Comme on le
sait, les sources historiques et épigraphiques témoignent de 1’existence pré-islamique de la cité
de San’a’ remontant au milieu du premier millénaire B.C. Il est intéressant de noter, en rapport
avec ce qui a été dit avant, que le nom Sanawu des Sabéens dérive de la racine SN qui signifie
« artificiellement fortifié » ou «rendu fort au moyen de travaux ». Le but de 'auteur est de
mettre ses connaissances au service de la sauvegarde de la ville. Pour ce faire il dresse une liste
de huit interventions urgentes a engager qui vont de la restauration du mur d’enceinte au
contrdle de la construction dans certains secteurs vulnérables.

Le cas de la ville de Fés, peut-&tre la mieux conservée de toutes les grandes cités islamiques,
est traité par T. Burckhardt. Le phénoméne qui a préservé la ville, la création, a part, de la

) Voir R.B. Serjeant et R. Lewcock, éd., Scorpion, 1983, et la recension qui en a été
San‘a’: an Arabian Islamic city. Editions du faite in Bulletin Critique n° 1 (1984), p. 420.

14 A

BCAI 5 (1988) R.B. Serjeant (éd.): The Islamic City, recensé par Cl. Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

214 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

nouvelle ville européenne, a en méme temps, porté préjudice a la vieille ville en I’isolant. A cela
s’est ajouté un probléme de surpopulation. Pour assurer des conditions de vie correctes, il faut
diminuer la densité de population dans la vieille ville. Car la seule fagon de la préserver, c’est
d’y maintenir la vie. « Cependant, la vieille cité ne peut étre sauvée que si on lui assigne, 2
Pintérieur du contexte urbain et régional dans lequel elle se trouve, une fonction complémentaire
a celles des autres centres urbains »,

A Alep, A. Bahnassi s’est préoccupé des monuments islamiques de la ville. Les principales
mesures prises par le gouvernement syrien pour préserver les monuments anciens dont la liste,
par époque, a été dressée, sont longuement commentées. A titre d’exemple, I’article 23 :
«Un propriétaire d’une des antiquités immobiliéres enregistrées selon cet Acte ne pourra
démolir, rénover ou altérer aucun de ses caractéres sans permission, au préalable, des autorités
archéologiques. L’exécution du travail ainsi autorisé devra étre faite sous la surveillance des
autorités archéologiques. A défaut, les autorités archéologiques restaureront le monument
historique, conformément a son état antérieur, et récupéreront les sommes dépensées auprés
du défaillant en plus de I’amende prescrite & I’Acte 77 ». L’accroissement de la population a
provoqué une poussée urbanistique. La ville a été 1’objet de programmations urbanistiques
successives qui ont abouti 4 en faire une nouvelle ville qui n’a pas retenu Iidentité de la vieille
ville. Il s’agit d’une «identité importée sans harmonie avec les mesures de l’authentique
architecture arabe ».

On peut trouver dans ’article de B.F. Musallam « La vision moderne de “Ali Mubdrak »,
le commentaire des ceuvres de ‘Ali Mubarak, né en 1824, grand fonctionnaire civil sous le régne
d’Isma‘l de 1863 a 1879. Mais celle dont il est le plus question est son livre intitulé “Alam
al-Din qui contient 125 chapitres (appelés musamarat par Mubarak lui-méme, c.-a-d. conver-
sations informelles). Chaque discussion sérieuse dans “dlam al-Din est une discussion sur le
changement historique. C’était la profonde conviction de Mubarak que I’essence de la civili-
sation moderne du XIX® était technologique d’oll son admiration pour la Grande-Bretagne.
Mubarak se servit de la statistique pour démontrer que la densité de population au km? est
déja, au milieu du XIX° s., plus forte en Egypte qu’ailleurs : 178 contre 173 en Belgique, 110
en Hollande, 101 en Angleterre, ... 69 en France. L’accroissement de la population favorisa
le développement de la culture du coton. Le premier chemin de fer entre Le Caire et Alexandrie,
opérationnel en 1855, fait que désormais la relation du Caire au monde change. La construction
du Canal de Suez, autorisée en 1854, et la création du canal d’eau douce, Canal Isma‘liyyah,
entre Le Caire et I'Isthme au Lac Timsah, ouvert en 1866, accentue cette situation et prépare
la ville a ’ére moderne.

A travers le héros de son livre, “Alam al-Din, Mubarak constate que le vieux Marseille est
exactement comme le vieux Caire avec ses rues étroites et ses cafés traditionnels odorants et
qu’il est différent du nouveau Marseille. Cette caractéristique principale des vieilles cités, dont
le développement était autrefois justifié pour lutter contre I’insécurité, n’a plus de raison d’&tre
maintenant que la sécurité est établie dans les Etats modernes. Et c’est ainsi que ‘Al Pasa
Mubarak, en charge du ministére des Travaux Publics — mais aussi de ceux de I’Education
et des Chemins de Fer (1868-71) — décida la démolition de plusieurs monuments anciens
du Caire.

BCAI 5 (1988) R.B. Serjeant (éd.): The Islamic City, recensé par Cl. Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 215

Ces études rédigées en 1976 sont sans doute a ré-actualiser dans la mesure ou elles faisaient
le point sur I’état des villes islamiques a cette date. Par contre, les notions fondamentales de
P'Islam en rapport avec la cité, rappelées de fagon érudite par chaque auteur, sont plus que
Jamais a I’ordre du jour. C’est I’occasion pour le nombre grandissant de chercheurs qui s’inté-
ressent aujourd’hui aux mutations des villes islamiques (entre autres) de ne pas oublier ce qui
a fait et fait encore la force d’une civilisation.

Un seul regret : I’absence d’illustration, le lecteur doit se contenter de douze photographies.

Claire HARDY-GUILBERT
(C.N.R.S., Paris)

Hichem Diait, Al-Kifa, Naissance de la ville islamique. Paris, Maisonneuve et Larose,
1986. 24 cm., 340 p.

Dans la collection « Islam d’hier et d’aujourd’hui », H. Djait présente un ouvrage qui touche
a divers aspects de ’histoire de I’Islam & ses origines. C’est donc un public varié qui s’intéressera
a ce livre dense, ou l'information tirée des sources anciennes est remarquablement utilisée, en
relation avec les informations archéologiques.

La premiere partie, historique, retrace ’histoire de la conquéte arabe de I’Irak, et son aché-
vement par la fondation, en 17/638 (deux ans aprés Qadisiyya) d’al-Kafa « camp militaire et
foyer d’assimilation ». Les raisons de cette création, alors qu’existaient en Irak des villes dont
les armées arabes s’étaient emparées, mérite qu'on s’y arréte. Selon Baladuri, les Arabes
devaient trouver un lieu d’implantation qu’aucun fleuve ne sépare de Médine. Mais tous les
autres historiens attribuent a4 des raisons climatiques le choix du site d’al-Kiifa : sa proximité
du désert la rendait préférable a ’environnement marécageux de Mada’in : choix comparable
a «celui de Fustat plutét qu’Alexandrie, de Kairouan plutdt que Carthage ». Ainsi étaient
réalisées les directives de “Umar selon lesquelles « ne pouvait convenir aux Arabes que ce qui
conviendrait & leurs chameaux ».

Si I’idée d’immigration a sous-tendu la conquéte de I’Irak par les Arabes, la transformation
rapide du camp militaire de Kifa en un établissement permanent en est bien I’expression.
Pourtant, le paradoxe que constitue ce vaste campement bédouin devenu cité suscite ’inter-
rogation : «y a-t-il eu dés le départ une volonté d’urbanisation de la part des autorités et
des hommes de Kufa [et] ceux-ci avaient-ils ou non conscience de ce que pouvait étre une
ville nouvelle? ».

Au contraire de Massignon, pour qui la ville fut le fruit d’une lente gestation, H. Djait, se
fondant sur Sayf b. “Umar et Baladuri, la voit comme une urbanisation concertée, rationnelle
et d’une étonnante rapidité. L’archéologie semble bien plaider en faveur de ce schéma.

Utile pour comprendre 1’évolution ultérieure de la ville, I’archéologie n’est cependant pas
d’un grand secours pour restituer les tout premiers épisodes de sa fondation. Pour cela, I’auteur
sollicite les sources narratives, difficiles d’interprétation, et sur certains points contradictoires.

BCAI 5 (1988) R.B. Serjeant (éd.): The Islamic City, recensé par Cl. Hardy-Guilbert _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



