206 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

Pextraction des racines carrées et cubiques, sur les fractions, sur les irrationnels et sur les
nombres écrits en systéme sexagésimal; deux parties sont consacrées 4 la théorie des nombres,
sans que soit abordé le probléme des nombres amiables, et aux problémes de transactions
(mu'amalat). La plupart des raisonnements exposés se trouvent chez les prédécesseurs d’al-
Bagdadi, en particulier Abli 1-Wafa’ al-Biizagani, al-Karagi et al-Uqlidisi, mais tout cela se
présente sous la forme d’une synthése trés claire.

A.S. Saidan travaille depuis longtemps ’arithmétique arabe; il a déja édité plusieurs textes
dans cette discipline, en particulier ’ouvrage d’al-Uglidisi (2° éd. Alep, 1986), et ses notes
explicatives (p. 297-329) donnent les sources d’al-Bagdadi et beaucoup de renseignements utiles
pour la compréhension du texte. Mais, parmi les publications récentes, il manque les références
au travail de R. Rashed sur la théorie des nombres (« Nombres amiables, parties aliquotes et
nombres figurés aux XIII® et XIVe® siécles », Arch. for Hist. of Ex. Sc., 28, 2, 1983, p. 107-147,
repris dans Entre Arithmétiqgue et Algébre, Paris, Les Belles Lettres, 1984, p. 259-299), ou
beaucoup de points de la partie correspondante d’al-takmila sont repris et commentés.

Parmi les manuscrits arabes actuellement recensés, il existe deux témoins de ce texte, 'un
A Istanbul (Suleymanieh, Laleli 2708) et l’autre au Caire (Dar al-Kutub, Riyadiyya 793).
L’éditeur, dans son introduction, dit que le premier est incomplet, qu’il manque un folio dans
le second, et que tous les deux contiennent de nombreuses fautes; il annonce d’autre part qu’il
ne fait pas d’apparat critique car il pense que c’est inutile pour les textes scientifiques (p. 12-14).
Cette méthode est particuliérement contestable pour tout texte ancien, quel qu’il soit, dans la
mesure ol I’éditeur ne justifie jamais les choix qu’il a pu faire dans 1’établissement du texte,
ce qui oblige le lecteur & lui faire une confiance aveugle, sans aucun argument. C’est le gros
défaut de ce travail.

La présentation matérielle est trés soignée, mais de nombreuses fautes d’impression ont
échappé au correcteur, souvent faciles & rectifier immédiatement. Relevons par exemple, en
référant a la page et & la ligne :

— Confusion entre “ayn et gayn : 17, 11; 266, 23; 269, 12; 294, 3.

— Confusion entre ha’ et “ayn : 137, 18.

— Confusion entre dal et dal : 98, 10; 159, 14; 160, 7; 294, 22.

— Confusion entre waw et zay : 53, 18.

— Confusion entre ra’ et lam : 91, 16.

— Un mot incompréhensible : 231, 1.
Régis MORELON
(C.N.R.S., Paris)

Michel KHOURY, Kitab al-taysir fi l-mudawat wa I-tadbir li Abi Marwén ‘Abd al-Malik
ibn Zuhr. Damas, Dar al-Fikr, 1983. 24 x 17 cm., 557 p.

1l s’agit d’une édition du texte arabe du célébre Taysir d’Ibn Zuhr, I’Abhomeron Avenzoar
des traducteurs latins, que le regretté M. Khoury mena a bien sous les auspices de la Munazzama
‘arabiyya li l-tarbiya wa l-tagdfa wa l-ulim.

BCAI 5 (1988) M. Khoury: Kitab al-taysir fi I-mudawat wa I-tadbir li Abi Marwan ‘Adb al-Malik ibn Zuhr, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 207

L’intérét de ce texte réside tout autant dans la personnalité de I’auteur que dans sa nature
méme. Comme chacun sait, Abii Marwéan (487/1092 - 557/1161) fut le plus illustre représentant
de la famille des Avenzoar dont les membres exercérent 1’art médical sur plusieurs générations,
a Pinstar des Bahti§d® ou des Ibn Qurra en Orient. Le fait d’appartenir 4 une « dynastie » de
médecins n’est pas, dans le monde arabe médiéval, exceptionnel en soi, mais ce qui nous semble
remarquable, chez Abli Marwan, est sa capacité — comme nul autre ne I’a fait — de tirer parti
de I’expérience clinique collective accumulée par ses afeux, et notamment son pére Abii 1-"Ala’.
Et s’il est compté parmi les plus grands d’entre les praticiens arabes, on ne Iui connait pas de
grande ceuvre encyclopédique comparable au Canon d’Avicenne. Aussi peut-on voir, dans son
attachement 3 la clinique, une sorte de désintérét pour la théorisation et ce que I’on pourrait
appeler la philosophie médicale.

Ajoutons, au demeurant, que la période des grandes sommes médicales semblait, en ce début
de XII*® siécle, définitivement révolue, exclusion faite du Kitab al-kulliyyat ou Colliget d’Ibn
Rusd, dont le rapport avec le Taysir est bien connu. En effet, I’illustre philosophe est redevable
de sa formation médicale & Ibn Zuhr dont il fut le disciple et I’ami, et I’on estime généralement
que le Taysir et le K. al-kulliyyat sont complémentaires et forment une unité conceptuelle, le
premier traitant des cas cliniques particuliers et le second de la médecine générale. D’ailleurs,
a la fin du Colliget, Averroés renvoie au Taysir pour tout ce qui concerne la pathologie et la
thérapeutique.

Dans sa conception, le Taysir est donc un manuel de thérapeutique et de prophylaxie dont
la renommée n’échappe pas aux traducteurs latins tels que Jean de Padoue ou Paravicius, qui
en donnérent une traduction au titre « énigmatique » : Theicrisi dahalmodana vahaltadabir! Le
choix du Taysir était judicieux dans la mesure ol un de ses traits majeurs est la part faite a
I’observation, alors qu’l. Zuhr, et cela parait antinomique, tient les praticiens et chirurgiens
dans un dédain absolu. Sa réputation fut immense et, dans le Taysir, il décrit pour la premiére
fois I’abcés du péricarde, recommande la trachéotomie et ’alimentation par ’eesophage.

L’édition de M. Khoury comprend une biographie, une introduction portant sur I. Zuhr,
la place du Taysir dans son ceuvre et une description des manuscrits qui sont & ’origine de cette
publication (BN 2960, Rabat / Bodléienne 628 / British Museum 9128). Puis vient le texte d’L
Zuhr qui présente, dans un chapitre liminaire, sa conception de I’hygiéne, avant d’aborder les
différentes affections selon une ordonnance traditionnelle. I. Zuhr porte une attention toute
particuliére aux maladies de la peau et leur consacre de nombreuses rubriques. Chacune
comporte un apergu nosologique, une description des signes diagnostiques et enfin une énumé-
ration des moyens thérapeutiques dont dispose le médecin. La pharmacopée n’est pas négligée,
puisque I. Zuhr nous donne un formulaire précis, non pas en annexe au traité comme c’est
souvent le cas, mais inséré dans chacune des rubriques.

I. Zuhr, nous I’avons dit, privilégie ’observation et I’expérience, ce qui est louable. Nous
pourrions ajouter & ces qualités I’honnéteté intellectuelle et la prudence dont il fait preuve dans
le Taysir devant des cas pathologiques nouveaux. Ainsi, décrivant la péricardite avec épanche-
ment, écrit-il : « Il peut arriver qu’une sérosité ayant I’aspect de I’urine se répande dans (la
cavité) péricardique. Le malade s’étiole, tombe en cachexie et meurt A I’instar de tous les cache-
xiques. Le traitement de cette maladie — s’il en existe, car pour ma part je ne I’ai, & ce jour,

BCAI 5 (1988) M. Khoury: Kitab al-taysir fi I-mudawat wa I-tadbir li Abi Marwan ‘Adb al-Malik ibn Zuhr, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

jamais traitée, pas plus que Galien ne ’a mentionnée — consisterait donc & administrer des
émollients, des résolutifs et des dessicatifs ... D’autre part, des dépbts solides ressemblant &
des fibres peuvent s’accumuler dans le péricarde. Personne n’en a jamais évoqué le moindre
traitement et quant & moi, je n’ai point trouvé de méthode sfire i suivre dans de tels cas»
(p. 183).

L’édition de M. Khoury comprend un solide index des termes médicaux et pharmacologiques
fort bien congu et accompagné d’une traduction, Peut-étre aurait-il fallu ajouter un renvoi aux
pages ou apparaissent ces termes techniques. La présente édition peut étre considérée — malgré
quelques fautes d’impression mineures — comme de premiére importance, non seulement pour
la connaissance de 1’état de la médecine clinique en Andalus au XII® si¢cle, mais aussi pour
la définition d’un stade de I’évolution de la terminologie scientifique en langue arabe.

Floréal SANAGUSTIN
(Université de Lyon II)

Zuhayr ALBABA, Agrabadin al-Qalanisi. Alep, Institut d’Histoire des Sciences, 1983.
27 x 20 cm., 341 p.

S’il est un domaine de la science oul les savants arabes s’affirmérent pour de nombreux siécles,
la pharmacopée est de ceux-1a. Mettant & profit le vieux fonds mésopotamien — admirablement
étudié par M. Levey — revivifié par la traduction de la Materia Medica de Dioscoride et la
tradition syriaque, ils surent donner 4 la pharmacopée une place de choix. Ils lui consacrérent
des traités diversifiés qui allaient du formulaire médical au compendium de toxicologie, en
passant par les listes de succédanés.

L’agrabadin (« grabadin » en latin) qui nous occupe ici est la forme la plus ancienne de litté-
rature pharmacologique en arabe. Il s’agit d’un formulaire médical donnant une liste de
médicaments composés classés selon leur nature avec une indication du mode de préparation,
des posologies & respecter et des applications thérapeutiques. On estime habituellement que
le prototype de cette forme d’écrits est le De compositione medicamentorum de Galien. Le genre
«formulaire» est parfaitement bien représenté dans la littérature scientifique médiévale en langue
arabe avec des noms comme al-Samarqandi, ou Ibn al-Tilmid, tous deux auteurs d’Aqrabddin.
En occident médiéval, les « grabadins furent vulgarisés par Pierre d’Abano et surtout Nicolas
Salernitatus dont le traité intitulé Antidotarium Nicolai connut une immense célébrité.

Le formulaire d’al-Qalénisi (circa 560/1165), dont le professeur Z. Albaba — spécialiste syrien
de la pharmacopée arabe — nous a donné une édition compléte, n’avait, 4 ce jour, jamais été
édité malgré son ampleur et une certaine originalité (). En effet, al-Qalanisi fait précéder le

1) On nous signale la parution récente, mais  al-Qalanisi. Quellenkritische und begriffsanalytische
postérieure A la présente édition, d’une étude Untersuchungen zur  arabisch-pharmazentischen
en allemand sur le méme sujet : Das Aqrabadin  Literatur, von Irene Fellmann. Beyrouth, 1986.

BCAI 5 (1988) M. Khoury: Kitab al-taysir fi I-mudawat wa I-tadbir li Abi Marwan ‘Adb al-Malik ibn Zuhr, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



