190 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

étre constamment mis en balance avec les effets singuliérement destructeurs de cette épopée
impériale.

On sait comment les choses se terminérent. Au fur et & mesure que s’approfondissait Ia lutte
avec les Bambara du Karta, puis de Ségou, ‘Umar entra dans la zone d’influence de deux
puissances islamiques de la vallée moyenne du fleuve Niger : la Dina, Etat islamique du Masina,
et la confrérie Qadiriyya Kunta (dont le leader se tenait prés de Tombouctou). La croisade
contre le paganisme dérapa en une guerre implacable entre Musulmans. “Umar qui avait rédigé
toute son ceuvre, ou presque, avant le gihdd, reprit la plume pour essayer de justifier I’injusti-
fiable (c’est le Bayan ma waqa’a dans lequel il qualifie ses adversaires d’infidéles et d’apostats).
Les deux principaux antagonistes périssent dans cette lutte fratricide : Amadu Amadu du Masina
en 1862, “Umar réfugié dans une grotte deux ans plus tard. Toute la région du Moyen-Niger
fut durablement dévastée par cette épreuve.

Aprés une telle lecture, il ne reste de I’aventure “umarienne que l’image violente d’un gihdd
haletant, frayant difficilement sa voie dans des pays jamais consentants. Les centres successifs
du mouvement : Dinguiraye, Nioro, Ségou jalonnent ces déplacements dans un mouvement
tournant qui méne des marges du Futa Djalon (en Guinée) a la vallée du moyen Niger, en
passant par le bassin du fleuve Sénégal. C’est dans 1’ouest du Karta seulement (Mali occidental),
a proximité du Futa sénégalais, que le mouvement ‘umarien a laissé des traces durables, sous
la forme d’une colonisation peul qui a transformé la carte technique et sociale de la région.

Les Etats successeurs de I’Empire (autour des héritiers de “Umar, a Nioro, Ségou et
Bandiagara) sont mal connus et doivent faire ’objet d’une recherche particuliére. Ils ne pésent
pas trés lourd face a la conquéte francaise qui s’avance a partir du Sénégal en cette fin du XIX*®
siécle. Reste cette geste ‘umarienne qui a frappé tous les contemporains et les générations
suivantes. Nombre de leaders ultérieurs, en Sénégambie ou dans d’autres régions, chercheront
a asseoir leur légitimité sur une rencontre réelle ou mythique avec al-Hagg “Umar. Sous la
colonisation frangaise, la famille ‘umarienne, en charge de la Tiganiyya, joua encore un réle
non négligeable dans les affaires de I’A.O.F. et encouragea une historiographie plutét complai-
sante du mouvement. Aujourd’hui, al-Hagg “Umar a pris place dans la galerie des héros
anti-colonialistes du Sénégal (I’image du personnage restant au contraire trés négative du coté

malien).
Le livre de David Robinson vient donc a son heure pour donner le point de vue de
I’historien ... en attendant peut-&tre quelque fresque filmée qui confirmerait la place de cette

épopée dans I’imaginaire historique ouest-africain. Les francophones se réjouiront de la pro-
chaine édition en francais (Paris, Karthala) de cet ouvrage fondamental.

Jean-Louis TRIAUD
(Université de Paris VII)

André WINK, Land and Sovereignty in India. Agrarian Society and Politics under the
Eighteenth-century Maratha Svardjya. Cambridge, Cambridge University Press,

BCAI 5 (1988) A. Wink: Land and Sovereignty in India. Agrarian Society and Politics under the Eighteenth-Century Maratha Svarajya, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 191

Oriental publications n°® 36. In-8°, xvint + 417 p.; glossaire, bibliographie, index;
7 cartes et 2 diagrammes.

Cette thése d’un orientaliste et historien de I’Université de Leyde est importante & deux titres;
comme une interprétation de ’histoire du XVIII® siécle en Inde; et surtout comme une réinter-
prétation globale des mécanismes de la domination musulmane en Inde.

L’histoire du XVIII® siécle indien subit aujourd’hui une révision compléte. Cette période
vit la désintégration de I’empire moghol qui venait & peine d’achever I'unification de I’'Inde
sous Awrangzeb (1658-1707) : elle est traditionnellement vue par les historiens sous le signe
de la décadence et de I’anarchie, en écho aux lamentations des chroniqueurs et des poétes de
la cour moghole décrépite; une telle vue arrangeait les historiens coloniaux car elle justifiait
par contraste les Britanniques comme restaurateurs de la prospérité et de I’ordre; les historiens
de I’école d’Aligarh, avec Irfan Habib, y ajoutérent un zeste de marxisme : la désintégration
apparaissait comme la conséquence justifiée d’une « exploitation excessive ». Dans les derniéres
décennies, une nouvelle génération d’historiens a montré que I’on pouvait avoir une interpré-
tation tout autre si I’on considérait les mémes événements d’un autre point de vue : non plus
celui du centre qui avait comme idéal un empire centralisé, mais celui des leaders locaux des
provinces qui avaient un rdle essentiel dans la prospérité de ’empire. Ainsi C. Bayly et M. Alam
ont pu montrer, en étudiant les marchands et les paysans de I’Inde du Nord (1), que le XVIII®
siécle, loin d’étre marqué par la décadence et I’appauvrissement, fut une période de croissance
et de prospérité; c’est cette prospérité accrue qui a permis aux leaders régionaux d’affirmer leur
autonomie par rapport au centre : le XVIII® siécle n’est plus une période de régression, mais
de déplacement du pouvoir du centre vers la périphérie, vers la « noblesse » (gentry) montante
des provinces.

André Wink reprend cette thése révisionniste pour en faire une théorie générale plus ambi-
tieuse. Son point de départ n’est plus I’Inde du Nord, mais le plateau du Deccan dans le Sud qui
vit I’émergence de la dynastie régionale la plus puissante, celle des Mahrattes, hobereaux
parvenus hindous qui, sortis de I’ombre au XVII® siécle, se construisirent localement une base
de pouvoir pour établir au XVIII® siécle leur hégémonie sur la presque totalité de I’Inde ...
avant de laisser la place aux Britanniques. Nous avons la chance de posséder sur eux de longues
séries de sources dans plusieurs langues (qu’André Wink lit toutes, en plus de l’arabe) :
chroniques et documents administratifs en persan, documents administratifs en marathi,
ouvrages idéologiques en marathi et en sanscrit ... sans compter les témoignages des marchands
et des voyageurs occidentaux et des premiers administrateurs britanniques.

Une premiére partie, intitulée « Brahmane, roi et empereur » replace la saga des Mahrattes
dans I’histoire de I’Inde d’abord brahmanique, puis musulmane. Les trois autres parties étudient
la politique agraire des Mahrattes en analysant successivement 1’étagement des droits sur la

1) Bayly, C.A., Rulers, Townsmen and Bazaars : Press, 1983. Alam, Muzaffar, The crisis of Empire
North Indian Society in the Age of British in Mughal North India : Awadh and the Punjab,
Expansion, 1770-1870, Cambridge University Delhi, Oxford University Press, 1987.

BCAI 5 (1988) A. Wink: Land and Sovereignty in India. Agrarian Society and Politics under the Eighteenth-Century Maratha Svarajya, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

192 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

terre (2 — The King’s co-sharers), la part royale du revenu (3 — The Kings’ share) et 1’admi-
nistration agraire (4 — Regulation and repartition). Nous n’avons pas ici la place d’entrer dans
les détails de cette administration agraire, dont je recommande pourtant la lecture a tous ceux
qui s’intéressent a I’histoire agraire de 1’Inde comme du reste du monde musulman. Je retiendrai
seulement la clarification conceptuelle qui anime toutes ces analyses : la distinction entre
« domination universelle » (universal dominion) et la « souveraineté » (sovereignty). La premiére
(personnalisée, dans la pensée indienne, par le «roi universel » [cakravartin]; et dans la pensée
islamique par le Calife, puis par les empereurs moghols qui assumérent des fonctions califales)
désigne une légitimité non circonscrite territorialement et fondée sur un ordre religieux. La
souveraineté (sva-rdjya pour les hindous; mulk pour les musulmans) désigne le contrdle effectif
de la terre et de ceux qui I’habitent. Quand un empereur combine entre ses mains 2 la fois la
domination universelle et la souveraineté (comme les Moghols de la fin du XVI® aux toutes
premiéres années du XVIII® siécle d’Akbar & Awrangzeb), on a un empire unifié. Quand la
souveraineté passe des mains de I’empereur aux potentats des provinces, alors I’empereur n’in-
carne plus que la domination universelle; le pouvoir réel (et le revenu) appartient aux dynasties
locales qui peuvent en Inde étre hindoues ou musulmanes. Il y a seulement déplacement des
pouvoirs mais non bouleversement radical des conceptions politiques; ’empereur reste la source
de toute légitimité; les Mahrattes lui rendent toujours allégeance comme devaient le faire les
Britanniques jusqu’en 1857.

Incidemment, cette distinction conceptuelle permet de balayer un certain nombre de mythes
concernant la résurgence de I’hindouisme au XVIII® siécle : la revendication d’un pouvoir
impérial hindou (hindi-padsahi) est restée trés marginale chez les Mabhrattes; elle est en tout
cas antérieure a leur reconnaissance par les Moghols (p. 47-49); les institutions religicuses
hindoues qu’ils se sont données n’étaient qu’une fagade; leur organisation politique et admi-
nistrative restait modelée sur celle des Moghols dans leurs conceptions et leur vocabulaire
arabo-persan. La véritable résurgence hindoue n’a eu lieu qu’a la fin du XIX® siécle; c’est un
anachronisme que de la reporter au XVIII® siécle. Ce qui améne & une seconde considération :
si les Mahrattes, qui étaient des hindous et étaient fiers de 1’étre, ont pu si facilement s’insérer
dans le cadre des institutions musulmanes, ¢’est qu’elles étaient homologues i celles de la
tradition indienne plus ancienne : « Peu importait en Inde que I’idée transcendante d’univer-
salit¢ fit empruntée au Brahmanisme, ou au Bouddhisme ou & UIslam» (p. 29). Il est
aujourd’hui courant d’opposer Islam et Hindouisme comme reposant sur des valeurs ultimes
incompatibles; c’est ainsi que procéde par exemple Louis Dumont (!; une telle analyse est un
anachronisme qui projette dans le passé une vue élaborée seulement 4 la fin du XIX® siécle
avec la résurgence de I'hindouisme et la montée du séparatisme musulman. La thése majeure
du livre d’André Wink, exposée a I’orée de la premiére partie (p. 9-34), est que les conceptions
politiques de I’Inde traditionnelle et celles du monde musulman — toutes deux pré-modernes —
sont homologues parce que toutes deux fondées sur la distinction de la souveraineté et de la
domination universelle. Seule cette homologie permet de comprendre comment une minorité

1) Dumont, Louis, Homo hierarchicus; essai sur le systéme des castes, Paris, Gallimard, 1966; voir
particuliérement p. 260-267.

BCAI 5 (1988) A. Wink: Land and Sovereignty in India. Agrarian Society and Politics under the Eighteenth-Century Maratha Svarajya, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 193

de musulmans d’origine étrangére a pu pendant plus de six siécles maintenir son hégémonie
sur le sous-continent indien.

Ceci nous améne au véritable objet de ce livre qui, plus qu’une histoire du XVIII® siécle,
est une réflexion sur les mécanismes de la domination musulmane en Inde. André Wink montre
qu’il faut abandonner 1'idée moderne d’un « despotisme oriental » centralisateur qui n’aurait
laissé aucune place aux institutions intermédiaires. La structure centrale de ’empire est une
forme vide, celle de la « domination universelle» dont la fonction est avant tout de fournir
une légitimité en référence aux valeurs religieuses ultimes. Les enjeux politiques réels se jouent
4 des niveaux inférieurs, 13 précisément ol se nouent des conflits et ol opére la sédition, fitna.
La thése majeure de ce livre est que la souveraineté apparait seulement avec la fitna qui est le
mécanisme fondateur du politique. L’auteur montre d’abord ce caractére fondateur dans la
pensée politique islamique; il cite (p. 23-26 et 381-383) des textes d’Ibn Haldiin selon lesquels
la souveraineté n’existait pas au temps des quatre premiers califes; elle n’apparait qu’aprés
les premiers « schismes », fitna, qui créent des centres politiques séparés : « Dans le monde
islamique, la fitna était le mécanisme politique normal de la formation ou I’annexion d’Etats ...
et, pour ainsi dire, la base négative de la domination universelle ... Objectivement la fitna
n’implique rien de plus que la conclusion d’alliances ... c’est un mélange de coercition, de
conciliation et d’intervention caractérisée dans les conflits existants » (p. 26-27). Ces vues ont
trouvé un écho chez Diya’ al-Din Barani, historien musulman de Delhi, contemporain de la
premiére expansion musulmane dans le Deccan : « Richesse et sédition ... sont inséparables »
(Mal o fitna mulazim-i yak-digar and) (p. 381). Cette théorie islamique rejoint les plus anciennes
spéculations hindoues sur le réle de la sédition (bheda) (p. 14-15); il est significatif que les
Mabhrattes employaient indifféremment fitna et bheda pour décrire les changements d’alliances
qui constituent le jeu politique.

Tout le livre est finalement une interprétation de ’histoire des Mahrattes dans le cadre de
cette théorie générale de la sédition comme fondement de la souveraineté. Voici la fagon dont
I"auteur présente lui-méme cette interprétation (p. 31-33) : « C’est par la fitna que les Moghols
étaient entrés dans le cercle des rois et avaient continuellement étendu leur sphére d’influence
dans I’Hindoustan (= Inde du Nord) jusqu’a ce que, 4 la fin du XVI* siécle, ils commencent
a se méler sérieusement de la politique des Etats du Deccan. Pour soumettre le Deccan a leur
souveraineté, ils s’appuyaient sur la formation d’alliances locales et l’intervention dans les
conflits locaux, bref, sur la fitna ... L’intervention moghole fut trés profitable aux zamindar,
la noblesse hindoue locale — support partout en Inde de la domination musulmane — qui put
accroitre ses pouvoirs car elle était sollicitée par divers compétiteurs musulmans. C’est de cette
fagon que les Mahrattes commencérent a acquérir un pouvoir souverain ... Mais la fitna des
Mabhrattes se poursuivit sans faiblir sous les Moghols aprés qu’ils eurent éliminé les Sultans du
Deccan et établi la « domination universelle » de 1’Islam sur toute 1’Inde. Plutdt qu’une révolte
contre I’empire, 1a fitna des Mahrattes au XVIII® siécle représente — comme celles de Jats,
des Bundelas et des Sikhs, etc... dans le Nord — le résultat ultime de 1’expansion musulmane
en Inde. Ce n’était en derniére analyse que la continuation d’un processus commencé du XIV®
au XVII® en Hindoustan avec I’émergence des Rajputs qui ont servi de modéles aux Mahrattes
et représentent la premiére étape de la « gentrification » de la souveraineté indo-musulmane.

13

BCAI 5 (1988) A. Wink: Land and Sovereignty in India. Agrarian Society and Politics under the Eighteenth-Century Maratha Svarajya, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

194 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne's

A partir du XIV® on voit arriver au premier plan dans les chroniques indo-persanes, comme
protagonistes de fitna, les autochtones de I’'Hindoustan et du Deccan, qui peuvent étre identifiés
comme Rajputs, Jats, Mahrattes et autres groupes de la noblesse locale qui sont désignés
collectivement comme zamin-dar. C’est alors qu’une partie de cette noblesse — et au premier
rang les Mahrattes — peut réaliser ses prétentions & la souveraineté ... C’est & travers la fitna
que les Mahrattes établirent leur propre souveraineté ou sva-r@jya sur une large partie de ’Inde;
mais ils le firent sans dénier la 1égitimité de la domination universelle des musulmans; et sans
s’élever au-dessus de leur statut de zamin-dar ».

On pourrait étre étonné que ’auteur, pour établir une thése aussi générale sur les mécanismes
de la domination musulmane en Inde, s’appuie sur ’analyse de la toute derniére phase de cette
domination. Ce choix est motivé par la nature des sources disponibles; pour la plus grande
partie de la période musulmane, nous ne possédons guére que des sources persanes &crites &
Delhi dans l’entourage du Sultan ou de I’Empereur, du point de vue de la « domination
universelle »; elles ne présentent que les aspects négatifs, et 4 leur point de vue condamnables,
de la fitna; elles restent peu utilisables. En recourant aux archives provinciales — qui n’ont
guére survécu que pour le XVIII® siécle — on peut voir « I’autre c6té [positif] du tableau »
et trouver de nouvelles ciefs d’interprétation (p. 387).

Ce livre, qui se recommande par I’ampleur du travail sur archives et la hardiesse de I’inter-
prétation, n’est qu’un préambule & une monumentale histoire de ’expansion musulmane en
Inde, en cinq volumes dont le premier devrait paraitre prochainement. Il conviendra de suivre
avec attention la publication de ce travail.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

Gail MNAULT, Voices of Silence. English translation of Khwaja Altaf Hussain Hali's
Majalis un-Nisa and Chup ki Dad. Delhi, Chanakya Publications, 1986. In-8°,
1 4+ 179 p.; glossaire, bibliographie.

L’évolution de I'Islam moderne en Inde et au Pakistan reste peu connue hors du sous-
continent, en grande partie pour des raisons linguistiques; les musulmans de ces régions
n’écrivent ou ne traduisent en arabe ou en anglais que les ouvrages destinés & un public non
indien; le persan n’est pratiquement plus utilisé depuis plus d’un siécle. La langue véhiculaire
pour les écrits & usage interne est I’ourdou qui n’est guére lu hors du sous-continent. On doit
savoir gré & Gail Minault d’avoir ici traduit et commenté deux textes ourdous peu connus.

Gail Minault est une historienne de I’Université du Texas qui a vécu plus de dix ans en Inde
et au Pakistan; elle a produit des travaux sur le Mouvement pour le Califat (1920-1924) (1),

() The Khilafat Movement.  Religious Sym- 1958), le théoricien du Mouvement pour le
bolism and Political Mobilization in India, Delhi, Califat, publié en collaboration avec Christian
Oxford University Press, 1982. Un second Troll, parait & Delhi en 1988.
ouvrage consacré a4 Abi ’l-Kalam Azad (1888-

BCAI 5 (1988) A. Wink: Land and Sovereignty in India. Agrarian Society and Politics under the Eighteenth-Century Maratha Svarajya, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



