1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 19

pourtant caractéristiques d’cenvres célébres comme les fables de Kalila wa Dimna et les contes
des Mille et une Nuits, sont éludées. Or elles forment partie intégrante de ces ceuvres qu’elles
scandent en quelque sorte.

La traduction de R. Khawam comporte également des variantes dont on ne sait si elles sont
dues 2 des fautes d’impression, a des options de traducteur ou a des manuscrits particuliers.
Ainsi (t. I, p. 34), c’est aprés dix ans de régne que Sahriyar apprend la trahison de sa femme
et que I’histoire commence. Dans d’autres éditions, on parle de vingt ans. Ailleurs, une expres-
sion arabe, ya sayyidat al-har@’ir (litt. « souveraine des femmes libres »), que Galland traduit
par « Dame [...] la plus accomplie de toutes les Dames» et Mardrus par un contresens
« 0 souveraine des soieries », est rendue, de maniére trés libre, par « & toi, la perle de toutes
les favorites », dans la traduction de R. Khawam. Celui-ci prétend traduire tous les poémes
(Galland les a systématiquement évités), mais il en néglige un certain nombre que Mardrus
inclut dans sa version. Est-ce différence de manuscrit ou choix personnel? La question reste
donc posée de savoir dans quelle mesure les variantes relévent du traducteur, dans quelle mesure
elles s’expliqueraient par la diversité des manuscrits et des sources ou dans quelle mesure elles
seraient liées au moment de leur production. En effet, au cours des siécles, les grandes traduc-
tions francaises de Galland et Mardrus se sont opposées par leur maniére de traiter 1’érotisme
et «’exotisme », en fonction de leurs sociétés respectives, et par le rejet ou I’inclusion des
poémes arabes. La traduction de R. Khawam y ajoute une troisiéme différence : le « désordre »
de cette juxtaposition de contes épars que ne relie plus la présence de la narratrice, réduite au
silence. 1l est frappant de remarquer combien cette modification somme toute superficielle en
apparence contribue & « ruiner un mythe », comme on en a fait le reproche & René Khawam
(voir sa préface, t. I p. 28), autant qu’a réduire le plaisir de la lecture en détruisant le charme
que la présence de Sahrazad ajoutait au récit.

Nada TOMICHE
(Université de Paris II)

Edgard WEBER, Le secret des Mille et une Nuits. L’inter-dit de Shéhérazade. Toulouse,
Eché, 1987, xxxvimn -+ 237 p.

E. Weber nous convie dans ce livre a une lecture psychanalytique et symbolique du célébre
conte de Qamar al-Zamdin et Budiir, duquel il exclut les deux récits de Amgad et As‘ad et
Nu'ma et Ni"am comme n’appartenant pas a I’histoire originale. L’A. s’attache, dans le premier
chapitre, & mettre en évidence le caractére interculturel des 1001 Nuits, leurs nombreux et
divers emprunts a toutes les cultures du Proche-Orient ancien, de I’Inde et de la Perse, et leur
élaboration définitive dans le monde arabo-musulman. Cette interculturalité « nous invite
naturellement & dévoiler ce qu’il y a de plus universel dans les 1001 N. et dans I’homme »
(p. 5), a révéler dans ces récits «les témoins du désir secret de I’homme de tous les temps,
de toutes les langues et de toutes les cultures » (p. 12). Interculturalité et universalité justifient
I’approche symbolique et psychanalytique de I’A. et lui permettent de proposer cette « maniére
dont aujourd’hui les 1001 N. peuvent étre lues» (p. 8).

BCAI 5 (1988) E. Weber: Le secret des Mille et une Nuits, L'inter-dit de Shéhérazade, recensé par P. Coussonnet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

L’étude de Qamar al-Zaman et Budiir doit cependant, pour étre menée a bien, étre précédée
de celle du récit-cadre. Celui-ci en effet « donne (fictivement) la raison de ce conte ... [et]
explique pourquoi Shéhérazade raconte tant d’histoires » (p. 44). L’analyse de ce récit constitue
I’objet du second chapitre. C’est dans cette interrogation et cette lecture du récit-cadre que
résident I’intérét principal et ’apport le plus fécond du travail d’E.W. Aprés un récent article
de J.E. Bencheikh sur le récit-cadre des 1001 N. (Le roi, la reine et l’esclave noir. Peuples
Méditerranéens, n° 30, janv.-mars 1985) inaugurant une réflexion originale et neuve sur ce que
celui-ci préfére appeler « le pré-texte des Nuits », le mérite majeur de W. consiste & donner du
sens non seulement & ce récit-cadre et 4 ses quatre principaux protagonistes mais aussi a 1’éco-
nomie générale toute entiere du recueil.

Le récit-cadre, selon E.W., n’est en réalité que la mise en scéne fantasmatique des peurs et
angoisses des rois Shahriyar et Shahraman, et plus particuliérement de Shahriyar — en d’autres
termes de tout homme — mise en scéne assurée conjointement de fagon inconsciente par les
deux fréres, d’ott Shahraman se trouve enfin réinvesti d’un véritable statut textuel. La découverte
de Ia trahison de son épouse déchaine la violence de Shahriyar : massacre de la reine et des
esclaves noirs, massacre des vierges déflorées aussitét exécutées. L’irruption de cette violence,
la consommation eflrénée et sans fin de ces corps féminins masquent en fait la peur de la cas-
tration de Shahriyar, I’angoisse de la reconnaissance de son impuissance sexuelle, impuissance
dont I’antithése est symbolisée dans un double renversement par 1’esclave noir, ’amant des
reines. Les futures épouses de Shahriyar seront donc supprimées a la fin de chaque nuit comme
témoins potentiels de cette impuissance sexuelle, de cette peur hantant le roi. Mais au-dela de
ces angoisses, que cherche donc Shahriyar? que signifient ces corps désormais inutiles et ren-
voyés & la mort aussitét qu’approchés? L’esclave noir aurait-il trouvé le secret du bonheur
et de la jouissance dont Shahriyar se croit exclu? C’est 4 ce moment qu’intervient Shahrazad
et qu’elle prend la parole. Cette prise de parole réconciliera 1’étre déchiré du roi et lui rendra
possible une relation véritable a la femme, tout comme elle lui permettra, par les trois enfants
que lui donnera Shahrazad, d’accéder a la paternité, symbole et affirmation de sa puissance
retrouvée. Shahriyar est libéré de 'emprise de ses fantasmes car il est désormais en mesure de
les reconnaitre et de les dépasser. Les divers contes rapportés par Shahrazad n’ont d’autre
justification que de permettre au roi de s’identifier aux multiples personnages de ces récits et
d’accéder finalement, au travers de cet inter-dit, & la réalité de son étre, 4 la jouissance, au
savoir. « Le conte de Qamar al-Zaman ... est une excellente démonstration» (p. 96) de ce
processus : il n’est que la quéte initiatique d’un jeune prince qui, au terme d’un long chemin,
découvrira sa véritable identité et pourra dés lors établir une relation réelle avec une femme,
an nom symbolique de Hayat al-Nufiis, grice & la médiation d’un tiers, Budiir. La méme
structure, concernant Shahriyar, est mise en évidence par E-W.: c’est Dinarzad — autre
personnage oublié des 1001 N. et qui retrouve ici un statut véritable tout comme Shahraman —
la médiatrice entre Shahriyar et Shahrazad, c’est elle qui désigne sa sceur au roi comme objet
de désir, souligne I’A., reprenant 14 un théme célébre de I’ceuvre de R. Girard que tout désir
ne peut étre que médiatisé.

Voici résumée briévement la thése d’E.W. Si cette thése séduisante ne saurait rendre compte
de tous les récits des 1001 N. ni étre la seule lecture possible du récit-cadre (cf. 'interprétation

BCAI 5 (1988) E. Weber: Le secret des Mille et une Nuits, L'inter-dit de Shéhérazade, recensé par P. Coussonnet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 21

de J.E. Bencheikh dans I’article sus-cité) elle ne tente pas moins de donner un sens a ce dernier
ainsi qu’au parcours général du recueil. L’étude d’autres contes aurait pu conférer a cette
thése plus de vigueur et mettre en lumiére d’autres enjeux travaillant secrétement le texte.
L’analyse psychanalytique et symbolique constamment utilisée par I’A. aurait aussi gagné a
étre appliquée de facon moins mécanique. Quelques inexactitudes (le Masriir du conte de
Zayn al-Mawasif n’est pas le porte-glaive du méme nom de Hariin al-Rafid par ex., cf. p- 29)
et platitudes (ayant trait notamment au statut de la poésie dans les N., p- 44, ou au role et
a la fonction de Dieu et du décret divin dans le corpus, p. 211-213) auraient pu é&tre gvitées,
et certaines outrances dans I’approche onomastique des noms de personnages feront sourire
(cf. p. 44). Nous renverrons aux chapitres III, IV, et V pour 1’analyse psychanalytique et sym-
bolique du récit de Qamar al-Zaman, chapitres les moins intéressants de I’ouvrage. Des
considérations superficielles sur le statut des personnages, le merveilleux et le temps dans ce
conte y abondent. Le lecteur a de méme I'impression en lisant I’ouvrage d’E.W. que 'objet
de celui-ci est moins I’étude de I’histoire de Qamar al-Zaman et Budir que celle du récit-cadre
(cf. p. 44 et 96), les analyses proposées de cette histoire venant corroborer a posteriori les
hypothéses présentées au sujet de celui-ci. L’absence d’index et de table des matiéres, enfin,
rend malais¢ le maniement de ce livre. D’autre part, cette « maniére dont aujourd’hui les
1001 N. peuvent étre lues », pour légitime qu’elle soit, ne manquera pas par instant d’irriter
profondément I’historien. Quelle n’est pas sa surprise d’apprendre, par exemple, que «la
civilisation arabe du Caire atteint son apogée sous les Fatimides et que c’est sous leur régne
que les 1001 N. connaissent leur ultime développement » (p. 36)! Exeunt Mamluks et Ottomans!
Et si les N. peuvent nous renseigner sur un imaginaire universel commun aux hommes de tous
les temps, I’historien se plait & réver & une spécificité propre a I’imaginaire de ’homme arabo-
musulman de I’époque mamluke, «époque importante ol de trés nombreuses structures qui
ont duré jusqu’a nos jours (urbanisme, architecture, culture, spiritualité) se sont mises en
place » (J.-C. Garcin, Le Sultan et Pharaon, p. 262, article repris dans Espaces, pouvoirs et idéolo-
gies dans I’Egypte médiévale. Londres, Variorum Reprints, 1987), époque enfin 3 laquelle les
1001 N. connaissent leur ultime développement, méme si elles éveillent encore certaines
résonances au début de la période ottomane, comme on sait.

Une derniére remarque pour conclure : I’A. met en relief les processus d’identification
possibles entre Shahriyar / ’auditeur et les personnages des contes d’une part, et I’auditeur
et Shahriyar / les personnages des contes d’autre part (p. 214), soulignant que le récit « s’adresse
en fait en premier lieu & Shahriyar », d’ou1 ’effet cathartique du conte. Il conviendrait d’ajouter
que ce récit, destiné tout d’abord & Shahriyar, ancre au cceur du texte la nécessité de ce rappel
incessant et que ces «ligatures artificielles » entre chaque nuit, traitées jusqu’a présent avec
une surprenante liberté, font partie intégrante du recueil. L’exigence absolue de ce rappel
désigne le lieu d’une parole et en fonde la destination. Elle devrait interdire aux futurs traduc-
teurs des 1001 N. d’avoir la désinvolture de supprimer ces articulations essentielles du discours
de Shahrazad.

Patrice COUSSONNET
(I.F.A.O., Le Caire)

2 A

BCAI 5 (1988) E. Weber: Le secret des Mille et une Nuits, L'inter-dit de Shéhérazade, recensé par P. Coussonnet

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

Georges MAY, Les Mille et une Nuits d’Antoine Galland ou le chef-d’euvre invisible.
Paris, P.U.F. (coll. Ecrivains), 1986. 13 x 22 cm., 247 p.

L’auteur dit explicitement (p. 76) qu’il ne connait pas ’arabe. Aussi 1'objet de son étude
n’est-il pas I'’examen de la traduction des Mille et une Nuits par Galland mais le statut de
« chef-d’ceuvre francais » qu’il attribue & I’ouvrage et dont la critique ne se serait pas apergue.

La premiére partie expose les raisons de cette inadvertance des critiques pour qui reste
« invisible » un recueil universellement célébre dans sa « mise en frangais » de contes arabes
(et cette universalité ne permet pas de parler de « chef-d’ceuvre inconnu »), et toujours peu ou
mal mentionné dans les histoires de la littérature. Pour G. May, les dates de parution (1704
a 1717) situent les Mille et une Nuits de Galland a la jonction chronologique de deux siccles,
sorte de point aveugle habituellement négligé par les historiens de la littérature, inconsciemment
respectueux de la traditionnelle division de I’histoire littéraire en siécles autonomes. De plus,
I’ccuvre, plaisante et pleine de fantaisie, fut spontanément adoptée et gofitée par un public
féminin, et aussitdt considérée comme un « amusement pour dames », ce qui la dévalorisait
pour plus de deux siécles dans ’esprit de critiques rassis.

La deuxiéme partie du livre, beaucoup plus longue, dégage les qualités qui font de I'ceuvre
un « chef-d’ceuvre » selon G. May. Elles se situent dans ce que la critique orientaliste reproche
le plus amérement & Galland, ¢’est-3-dire dans les « écarts » et les libertés qu’il prend avec le
texte arabe, dans les contes qui semblent étre des pastiches, dans le plan imposé a 1’ceuvre,
et dans la conclusion inventée (cf. p. 157-160).

La démonstration de G. May est trés polémique, savante et agréable a suivre. Elle se cons-
truit sur une analyse intertextuelle, solidement documentée et menée avec humour. Mais,
curieusement, elle néglige un point pourtant essentiel pour emporter la conviction du lecteur :
I’analyse de cette « prose élégante » que le commentateur admire et ne se contraint pourtant
pas 4 examiner. Or on peut se demander si la miévrerie méme de 1’écriture et la rhétorique
fleurie du style n’expliqueraient pas les réserves des critiques. Faute d’une analyse de la forme
frangaise des Mille et une Nuits de Galland, le lecteur a du mal a se laisser convaincre de la
valeur de «chef-d’ceuvre » de ces « contes des Arabes mis en frangais», selon le premier
sous-titre adopté par Galland et modifié par la suite en « contes des Mille et une Nuits, traduits
par A. Galland ».

Or les Mille et une Nuits, dans leur rédaction arabe méme, ont été boudées par la critique
et elles le sont encore, en dépit de quelques exceptions (Suhayl Qalamawi, Alf layla wa layla,
Le Caire, 1966, et I'important Kitab alf layla wa layla min usilihi I-"arabiyya I-uld, de Muhsin
Mahdi, Leyden, 2 vol. 1984 (1)). Longtemps les Nuits ont représenté un genre « mineur » pour
les Arabes, issu de la littérature populaire et des contes des veillées et dont 1'écriture dialecta-
lisante a rebuté les lettrés insuffisamment formés & goliter et a4 analyser une forme aussi peu
« noble ». De plus, aujourd’hui encore, et plus qu’autrefois peut-tre, la crudité du vocabulaire
et les descriptions sexuelles ont installé ’idée de '« immoralité » des récits et expliquent le rejet

) Cf. supra. p. 15.

BCAI 5 (1988) E. Weber: Le secret des Mille et une Nuits, L'inter-dit de Shéhérazade, recensé par P. Coussonnet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



