172 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5§

Issa Hassan KHAYAR, Regards sur les élites ouaddaiennes. Paris, C.N.R.S., 1984.
281 p.

LH. Khayar poursuit depuis plusieurs années des travaux sur I’Islam et les systémes d’édu-
cation au Tchad. I a publié en 1976 un livre remarqué, intitulé Le Refus de I’Ecole. Contribution
a l’étude des problémes de l'éducation chez les Musulmans du Ouaddai (Tchad) (Paris, Adrien-
Maisonneuve). Ce nouvel ouvrage est issu d’une thése de troisiéme cycle soutenue 4 1’Université
de la Sorbonne Nouvelle (Paris IIT).

LH. Khayar s’intéresse plus particuliérement au Ouaddai. Cette province orientale du Tchad
est une région douée d’une forte identité. Nombreux sont ses intellectuels qui, au cours des
derniéres années, ont, sous la forme de théses soutenues a Paris, rappelé I'importance de ce
foyer de D’histoire tchadienne. Cette personnalité ouaddaienne est le produit d’une histoire
complexe qui commence avec ’instauration d’une monarchie centralisatrice au XVII® sidcle.
L’Etat multi-ethnique né de ’effort de cette dynastie, qui se qualifie d’« abbasside », devient
au XIXe® si¢cle I'une des grandes puissances du Soudan central. La conquéte coloniale, en 1909,
interrompt les routes traditionnelles et coupe le Ouaddai de ses partenaires économiques
habituels, libyens, soudanais et égyptiens. Le Ouaddai s’enfonce alors dans une récession
économique profonde dont il n’est pas encore dégagé. On comprend mieux que les intellectuels
ouaddaiens cherchent avec insistance 2 déchiffrer dans leur histoire I’explication de leur destin.

L’auteur s’interroge sur les élites, leur origine, leur mode de reproduction. Rompant avec
les analyses habituelles qui privilégiaient, depuis les indépendances africaines, les intellectuels
occidentalisés, il se tourne vers les élites traditionnelles, et notamment les “ulama’ et les fugaha’,
présentés comme les dépositaires des valeurs culturelles de leur peuple.

Ces élites incarnent et animent ce que Balandier appelle le « traditionalisme de résistance » :
« Sans aucun doute, écrit LH. Khayar, I’Islam, en tant que religion et modéle éducatif, a-t-il
constitué la seule forme de croyance qui ait résisté a ’action coloniale. Par la présence des
hommes de religion, I’activité des institutions (...) et I’'usage d’une langue écrite enseignée,
il est devenu le rempart contre les transformations qu’il jugeait contraires i son enseignement »
(p. 18). Ce n’est donc pas un malencontreux hasard si, en juillet 1917, sous une accusation de
complot imaginaire, les élites religieuses d’Abéché, la capitale du Ouaddai, sont massacrées
a I’arme blanche sur ’ordre d’un sous-officier affolé.

La période contemporaine est marquée par de nouveaux développements. La proximité du
Soudan et de I’Egypte, pays qui servent de modéles et de références aux Ouaddaiens colonisés,
favorise 1’émergence, dans les années 1950, d’une nouvelle élite religieuse, moderniste et réfor-
miste, aussitét réprimée par le pouvoir colonial.

Pour les besoins de son étude, P'auteur a tiré parti de sa bonne connaissance du milieu
(interviews, enquétes biographiques). Il utilise un corpus d’une trentaine d’autobiographies et
de biographies, parmi lesquelles dominent quelques grandes figures. La plus importante d’entre
elles est le fagih Abd El Haqq Sanoussi.

Issu d’une famille proche de la monarchie ouaddaienne, Abd El Haqq traverse le siécle. I
suit d’abord, sur place, le cursus traditionnel des études (sur lequel ’auteur donne un certain
nombre d’informations), puis il se consacre & I’islamisation des Massalit, population frontaliére

BCAI 5 (1988) I.H. Khayar: Regards sur les élites ouaddaiennes, recensé par J.L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 173

située a I’est d’Abéché. 11 joue un réle plus politique en fin de carriére : écrivain d’arabe auprés
de ’administration coloniale en 1949, candidat & 1’Assemblée territoriale en 1957.

L’itinéraire d’Abd El Haqq et de sa famille remet en cause les idées trop simples sur une
résistance religieuse indifférenciée au pouvoir colonial. Au Ouaddai, comme dans d’autres
régions d’Afrique, une partie des élites cléricales sait jouer de plusieurs registres et s’imposer
comme un intermédiaire indispensable. Légitimité ancienne et protection administrative
combinent alors leurs effets pour faire surgir, au seuil des indépendances, de nouvelles puissances.

La marche a I'indépendance entraine [’émergence de forces politiques, rassemblées dans des
partis de type occidental. En fait, I’élite politique nouvelle provient de I’aristocratie et de la
cheflerie, tandis que les nouveaux lettrés réformistes musulmans, tel le fagih Ouléch, sortent
de I’establishment religieux local : « Au fond, écrit I’auteur, 1’élite politique et 1’élite intellectuelle
modernistes ouaddaiennes ne sont en réalité que la figuration des forces politiques et religieuses
anciennes par le truchement de leurs enfants scolarisés » (p. 193). Ainsi, en cette fin du XXe®
siécle, les membres de la classe religieuse apparaissent-ils toujours au ceeur des dynamiques
sociales.

Jean-Louis TRIAUD
(Université de Paris VII)

Zuhayr AL-SAYIB (éd.), Wasf Misr aw magmii‘a al-muldhazar wa’l-bubiit allati ugriyat fi
Misr atna’ hamla al-gays al-faransi. Al-Dawla al-hadita aw al-hala al-hadita li-Misr.
Le Caire, Madbili, 1986. 41 x 30 cm., s.p.

Ces derniéres années, de gros efforts ont été faits pour rendre accessible au public arabophone,
et en particulier égyptien, la gigantesque somme de connaissances rassemblée par les membres
scientifiques de I’Expédition d’Egypte. C’est en 1979 que Zuhayr al-Sayib fit paraitre le premier
volume de la traduction de la Description chez ’éditeur cairote Hangi, sous le titre Wasf Misr.
Al-Misriyiin al-Muhdatian. Dans cet ouvrage, al-Sayib traduisait en fait I’ceuvre de Chabrol,
Essai sur les meurs des habitants de I’Egypte moderne. Dans les années suivantes, huit autres
ouvrages parurent, traduits en arabe par le méme auteur. Il devait malheureusement décéder
en 1982, avant d’avoir pu achever son ceuvre. Ces ouvrages ne reprennent pas l’ordre des
articles tels qu’ils figurent dans la Description. Chacun d’entre eux est au contraire consacré
a un théme particulier. A part le volume 7, tous les articles traduits jusqu’a présent sont tirés
de L’Etat Moderne. En voici la liste :

Vol. 1 : déja cité.

Vol. 2 : Al-°Arab fi rif Misr wa sahrawatiha. Le Caire, Hangi, 1978.

Vol. 3 : Dirasat “an al-mudun wa’l-aqalim al-misriyya. Idem, 1979.

Vol. 4 : Al-hayat al-igtisadiyya fi Misr fi ’l-qarn al-tamin “afar. Idem, 1978.
Vol. 5 : Al-nizam al-mali wa’l-idari fi Misr al-‘utmaniyya. Idem, 1979,

Vol. 6 : Al-mawazin wa’l-nugiad. Idem, 1981.

Vol. 7 : Al-miisigd wa’l-gind@’ ‘ind qudama’ al-Misriyyin. Idem, 1981.

BCAI 5 (1988) I.H. Khayar: Regards sur les élites ouaddaiennes, recensé par J.L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



