1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 157

sur la muwa$¥ah andalouse (forme poétique strophique non conforme au modéle classique de
la gasida, dont les strophes, en arabe littéraire, se terminent par une «chute» ou «envoi»
— harga — en langue dialectale, arabe ou éventuellement romane); dans ces importantes
contributions au probléme extrémement controversé de la poésie andalouse non classique,
Latham critique avec vigueur la thése traditionnelle d’une origine indigéne de la métrique des
muwasSah, défendue en particulier par E. Garcia Gomez et J.T. Monroe. Il s’agit d’une question
difficile, ol le profane a quelque peine & suivre le détail de la discussion, mais dont la portée,
comme le souligne I’auteur lui-méme, dépasse de beaucoup un point d’érudition pour concerner
le probléme, passionnément débattu dans I’historiographie hispano-musulmane, des fondements
hispaniques ou orientaux de la civilisation andalouse.

On notera enfin, parmi les contributions concernant une source arabe, un utile commentaire
du Kitab mustawda’ al-"alama d’Ibn al-Ahmar, auteur que son origine familiale rattachait aux
Bani’l-Ahmar (ou Nasrides) de Grenade, mais qui vécut dans ’entourage des souverains
mérinides de Fés, ol il composa ce recueil qui, en dépit de sa médiocrité d’ensemble, n’en
apporte pas moins des précisions intéressantes sur l’institution du « secrétariat du paraphe »
(kitaba al-"aldma) dans les chancelleries des gouvernements islamiques occidentaux du XIVe
siécle.

Quelques corrections et mises & jour en appendice, et un index général complétent cette utile
publication.

Pierre GUICHARD
(Université de Lyon II)

Mohamed KABLY, Société, pouvoir et religion au Maroc a la fin du Moyen Age. Paris,
Maisonneuve et Larose, 1986. 15,5 X 24 cm., xxx1 + 370 p.

Il ne fait aucun doute que la thése de Mohamed Kably, préfacée par Claude Cahen, est un
ouvrage important pour la connaissance du Maroc médiéval. On peut méme penser qu’elle
marque une €étape fondamentale de I’historiographie maghrébine. Un regret toutefois : ce livre
passionnant pour qui s’intéresse a 1’Occident musulman risque d’étre moins lu qu’il ne le
mériterait en raison de la densité d’un style dont I’abstraction frise parfois P'obscurité (p. 234,
par exemple : « Interférant avec I’autre multidomination dynastique rivalisante, ce phénoméne
(il s’agit de la ¢ consécration progressive du territoire ’!) devait survivre aux différents inves-
tissements d’hégémonie étatique ») ... Cette difficulté d’accés est aggravée par la complexité
historique méme de I’époque étudiée, celle de la dynastie mérinide de Fés (dite aussi « mérinido-
wattaside »), de la conquéte de cette capitale sur les Almohades aux environs de 1250 a
I’exécution du dernier souverain de la dynastie, “Abd al-Haqq b. Abi Sa‘id, en 1465. Dans sa
volonté de fournir une interprétation « globalisante » des événements, 1’auteur laisse parfois
le lecteur quelque peu désarmé face a I’enchevétrement des pouvoirs opposés ou superposés,
dans un jeu politique, a la fois symbolique, militaire et diplomatique subtil ol interviennent
encore les califes almohades de Marrakech jusqu’a la conquéte de la ville par les Mérinides
en 1269, les nouveaux émirs zayydnides (ou abdelwadides) de Tlemcen, le plus lointain émirat,

BCAI 5 (1988) M. Kably: Société, pouvoir et religion au Maroc a la fin du Moyen Age, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 . BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne S

puis califat (aprés 1253) hafside de Tunis, compliqué a plusieurs reprises par ’apparition d’un
pouvoir concurrent 4 Bougie, la ville de Ceuta pratiquement indépendante sous les ‘Azafides
Jjusqu’en 1328, ainsi que 1’obsédante présence, vassale ou dominante, des Nasrides de Grenade,
eux-mémes un temps embarrassés par 1’opposition du pouvoir secondaire et concurrent des
Bani AS3qilula (entre 1266 et 1288). Quant aux Mérinides eux-mémes, ils ne sont détenteurs
que d’un pouvoir «éclaté » qui, sauf l'interméde véritablement centralisateur du sultan
Abi ’l-Hasan (1331-1351), tend irrésistiblement & se disperser entre plusieurs chefs tribaux ou
locaux. D’emblée, en effet, le fondateur méme de la dynastie, Abli Yahya (1244-1258), avait
assigné par avance 4 chacune des tribus mérinides « une portion du territoire (en voie d’occu-
pation) avec le droit d’en jouir a perpétuité et de s’en approprier les impdts » (p. 175).

Quant au régime a4 son déclin, aprés le fugace apogée de I’époque d’Abi ’I-Hasan et de son
fils Abi “Inan (1348-1358), on sait qu’il est marqué par un inexorable éparpillement du pouvoir
entre de multiples autorités centrales ou locales : « Dynastiquement, 1’affaiblissement prit le
tour de la faillite. Entre les régents usurpateurs, les enfants intronisés a dessein, les sultans sans
envergure, les cousins tués par noyade et les princes dépéchés par Grenade ou par Séville, il
devenait difficile ... de parler d’autorité, ni méme de dynastie » (p. 341). Si ’on fait 1’effort
d’entrer dans cette complexité inhérente a la période, mais que l’auteur, tout a sa volonté
d’explication synthétique, n’aide pas toujours & pénétrer analytiquement, on accéde a une grande
« thése » au double sens du mot, qui cherche a la fois 4 restituer la réalité des faits et & donner
Ie sens profond d’événements déformés par les chroniqueurs officiels ou semi-officiels de 1’époque,
et encore insuffisamment rétablis par I’historiographie contemporaine. C’est & une critique
véritablement décapante de sources mérinides que 1’on savait partiales, mais que ’on n’avait
jamais jusqu’ici exploitées aussi systématiquement dans cette perspective, que se livre 1’auteur,
en ce qui concerne en particulier la phase initiale de la dynastie, celle durant laquelle elle se
substitue progressivement 4 1’autorité et au pouvoir almohades dans le nord du Maroc. Les
déformations et le « non dit » des textes sont analysés avec une remarquable acuité, et ’hypo-
thése éclaire de fagon souvent lumineuse le déroulement des faits. Un exemple entre beaucoup
d’autres : ’historiographie traditionnelle situe a I’époque de ’occupation de Meknés par Abu
Yahya, en 1245, ’adoption par ce dernier des insignes de scuveraineté, geste qui révélerait un
projet déja véritablement politique. D’une étude plus minutieuse des textes, et en particulier
du plus récemment édité et moins nettement pro-mérinide Baydn al-Mugrib, Kably conclut
que c’est vraisemblablement seulement trois ans plus tard, en 1248, que 1’émir des Banii Marin,
dont les hommes avaient pillé le camp almohade aprés I’échec du calife al-Sa‘id devant Tlemcen,
aurait utilisé pour la premic¢re fois des tambours et banniéres fruit de ce pillage (p. 44-47).
On voit la portée de ce détail, qui restitue a I’épisode un caractére accidentel, et marque avec
force le fait que les Mérinides, qui a cette époque ont reconnu la souveraineté lointaine des
Hafsides, n’ont pas encore de projet politique et, servis par les circonstances, se contentent
d’introduire un pouvoir « de substitution », fortement marqué de tribalisme, dans les zones
d’ou le califat almohade s’est retiré en quelque sorte de lui-méme, du fait de la crise interne
dont il souffre depuis la catastrophe de Las Navas en 1212.

Dira-t-on qu’entrainé par son ardeur critique ’auteur semble parfois dépasser quelque peu
le but qu’il s’est fixé et froler, mais a l’inverse, le travers « hagiographique » qu’il dénonce dans

BCAI 5 (1988) M. Kably: Société, pouvoir et religion au Maroc a la fin du Moyen Age, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 159

les sources? On sent percer en plus d’un passage une nostalgie pro-almohade et une certaine
prévention anti-mérinide, explicables peut-&tre, compte tenu de la destruction d’un ordre
grandiose opérée par la nouvelle dynastie, mais qui surprennent un peu dans un travail d’histoire
(encore qu’elles puissent le rendre plus attachant et stimulant). Mais la richesse de ’ouvrage
ne se limite certainement pas a cette démolition de la vision « officielle » de la mise en place
du pouvoir mérinide. Elle réside, plus encore sans doute, dans 1’analyse en profondeur du sys-
téme politique marocain, et d’une fagon plus générale maghrébin (voir p. 264 I’excellente
analyse contrastée de la centralisation hafside et du systéme «& tendance structurellement
éclatée » des régimes marocains, d’aprés un passage de Léon I’Africain), et dans sa mise en
rapport avec les tendances économiques et intellectuelles du bas Moyen Age nord-africain.
C’est & une vision d’ensemble de tout I’espace musulman occidental 3 1’époque mérinide, avec
les ambitions califales de ce pouvoir et ses rapports constants avec le Maghreb central aussi
bien qu’avec 1’Andalousie, que tend 1’ouvrage de Kably. Tout n’est peut-&tre pas nouveau dans
les matériaux qui nourrissent ce travail, mais la trés forte synthése qui résulte du rassemblement
de données déja existantes dans la bibliographie (lien entre les courants commerciaux et la vie
politique par exemple), de la volonté d’une exploitation radicalement critique des sources de
toute nature (y compris, bien siir, juridiques et biographiques), et de ’ambition d’histoire totale
de Pauteur (les limites & cette ambition étant marquées par la nature méme des sources) est,
elle, vigoureusement novatrice. C’est, en particulier, tout le probléme des origines du chérifisme
qui se trouve restitué dans le cadre de la politique de 1égitimation des Mérinides, ainsi que bien
d’autres faits de moindre portée par lesquels se prépare dés cette époque le Maroc moderne.

Un ouvrage aussi dense et puissamment cougu ne peut échapper 2 quelques critiques. L’affir-
mation de la présence d’artillerie & poudre dés le siége de Sigilmasa de 1274 étonne 3 une date
aussi haute. Elle mériterait d’étre mieux étayée ou discutée, d’autant plus que ’auteur en fait
un point assez important d’une hypothése intéressante sur la chronologie des rapports avec
les puissances chrétiennes (p. 71 et 77; a ce sujet, voir E.I2, T, p. 1089). Le « parti pris»
pro-almohade évoqué plus haut permet-il de dire qu’«on avait réussi & Marrakech sous
(I’ Almohade) al-RaSid & dépasser la contradiction éclatée entre cheikhs et Muminides » (p. 180)?
Le probléme, complexe et fondamental, des concessions fonciéres (igta’s), est traité, je crois,
trop vite, et d’une fagon qui laisse un peu le lecteur sur sa faim (p. 196-198). Les sources,
qui se réduisent presque en fait & ’Egyptien al-"Umari, sont certes regrettablement pauvres;
mais était-il impossible d’aller un peu plus loin? et le contraste avec le systéme almohade est-il
aussi profond que I’auteur le pense? S’il y a, au niveau local, une telle « privatisation » du
pouvoir (ou « féodalisation »), n’aurait-il pas été utile de fournir, s’il était possible, des exemples
de ces enracinements locaux de tribus ou de chefferies sur une longue période? Et de mieux
distinguer les concessions de droits de gouvernement et d’administration et les simples conces-
sions fonciéres de « domaines» (diya@)?; s’il y a véritablement un processus avancé de
féodalisation, comment le pouvoir sultanien peut-il, prés d’un siécle aprés le début de la dynastie,
procéder & une réforme fiscale aussi étatique que celle d’Abi’l-Hasan, un peu avant 13407
(p. 195-196). Ces quelques réserves de détail (auxquelles on pourrait ajouter des remarques
touchant a de trop fréquentes erreurs d’impression ou orthographiques), ou les questions
complémentaires que ’on aimerait poser & I’auteur, n’enlévent rien & ’impression d’ensemble

BCAI 5 (1988) M. Kably: Société, pouvoir et religion au Maroc a la fin du Moyen Age, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 . BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

160 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

que ’on retire de ce livre : celle d’une belle thése, qui vient admirablement combler une partie
importante des vides historiographiques dont souffre encore le Moyen Age maghrébin. Qu’il
s’agisse d’une thése de Doctorat d’Etat montre que cet exercice universitaire n’est pas aussi
passéiste qu’on le dit quelquefois. Que cette thése ait été soutenue dans 1’Université francgaise
honore celle-ci. Que 1’auteur soit un chercheur marocain laisse bien augurer de la vitalité du
médiévisme maghrébin.
Pierre GUICHARD
(Université de Lyon II)

Ahmed KHANEBOUBI, Les premiers sultans mérinides (1269-1331) : Histoire politique et
sociale (préface de Bernard Guillemain). Paris, I’'Harmattan, 1987. 15,5 x 24 cm.,
245 p.

Ce n’est pas faire injure a ’auteur de ce livre que de dire d’emblée que I'ouvrage n’a pas
la dimension de celui, qui parait presque en méme temps et porte également sur 1’époque
mérinide, de Mohamed Kably. La concomitance des deux publications et la proximité de leurs
sujets oblige a une constatation au-dela de laquelle il serait tout a fait injuste d’aller, car le
travail d’Ahmed Khaneboubi, qui doit étre une thése de 3° cycle ou «nouveau régime »,
et annonce une recherche plus importante sur «les institutions gouvernementales sous les
Meérinides », ne voit nullement son utilité annulée par celui de Kably. Bien au contraire, méme,
car la vision analytique que ce dernier s’est abstenu de donner pour aller a ce qu’il jugeait
I’essentiel, ce qui rend parfois difficile la lecture de son livre, se trouve inversement et presque
complémentairement présentée dans celui de Khaneboubi.

1l s’agit en effet d’un travail a la fois moins volumineux et plus classique, offrant une premiére
partie sur P’histoire de la premiére phase du sultanat mérinide, une seconde partie sur les
institutions et une troisiéme et derniére sur ’organisation sociale et culturelle du Maghreb
mérinide. La perspective est trés différente de celle qui oriente I’ouvrage de Kably. En intro-
duction, I’idée d’un makhzen fort et présent a tous les niveaux de la hiérarchie sociale, ol tout
s’organise en fonction de la volonté d’un sultan bien représenté par son clan dans toutes les
instances de 1’état (villes et tribus), appuyé par une armée solide, et considéré de fagon peut-Etre
un peu idyllique — mais en partie justifiée, pour les premiers souverains, par les chroniqueurs —
comme « 3 la fois proche des petits problémes de la vie quotidienne de I’homme de la rue
comme de ceux des grands du royaume » (p. 22). En conclusion, la méme idée « d’un Etat
fortement centralisé (ce qui ne veut pas dire trés structuré) fondé sur un systéme hiérarchique
dont le noyau est 4 Fés» (p. 209). Il est dommage que 1’auteur n’ait pas davantage justifié
I’opposition qu’il introduit, & juste titre & mon avis, entre forte centralisation et faible struc-
turation, qui me semble pouvoir s’appliquer en fait & beaucoup d’Etats musulmans du Moyen
Age, du moins en Occident. Mais dans I’étude méme des institutions, 1’accent est mis exclu-
sivement sur la centralisation hiérarchique. C’est dire que les faits de «féodalisation» et
d’éclatement structurel de I’Etat, évoqués avec insistance par Kably, mais & mon avis un peu

BCAI 5 (1988) M. Kably: Société, pouvoir et religion au Maroc a la fin du Moyen Age, recensé par P. Guichard

© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



