1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 143

précisément par la richesse de ses sources historiques, et qu’il existe, sur le sujet, un nombre
trés important de travaux de fond et de longue haleine, fruit des recherches d’historiens tels
que D. Ayalon, E. Ashtor et J.C. Garcin, pour ne mentionner qu’une petite minorité parmi
les chercheurs contemporains. On peut se demander alors si une investigation sérieuse dans
ce domaine, méme limitée aux événements politiques et militaires, peut &tre envisagée sans qu’il
soit tenu compte des résultats de ces travaux, sans que soient prises en considération et analysées
les données économiques, sociales et mentales actuellement disponibles.

Cette réserve mise a part, ’ouvrage de R. Irwin présente des qualités indiscutables. Méme
si le spécialiste n’y trouvera pas de nouvelles données historiques ni de nouvelles perspectives,
le livre n’en offre pas moins des renseignements bibliographiques abondants, et la mise au
point chronologique de chaque période est d’une utilité certaine.

Pour les non-spécialistes, le livre sera une bonne introduction & Ihistoire des Mamluks,
a celle de la Méditerranée du Bas Moyen Age et a celle de la période de la fin de la présence
des croisés en Syrie et en Palestine. Le style narratif de I’auteur est agréable, et I’absence, dans
le récit, de mention de ’année de I’hégire et de translittération scientifique des mots et des
noms arabes en rend la lecture plus facile. Dans I’ensemble, voici une histoire des Mamluks
Bahri que le lecteur méme non-anglophone, aura un plaisir certain a lire.

Maya SHATZMILLER
(University of Western Ontario)

Charles PELLAT, Cing calendriers égyptiens. Le Caire, 1.F.A.O., 1986. xxvi1 - 277 p.,
dont 43 p. d’index et 26 p. de glossaire.

Charles Pellat, qui avait déja publié en 1961 le Calendrier de Cordoue et en 1979, dans les
Annales Islamologiques XV, le calendrier agricole de Qalqa¥andi, présente ici au lecteur le texte
arabe et la traduction de deux versions, 1’une longue, I’autre courte, du calendrier d’Ibn
Mammati dans Qawanin al-dawawin, du calendrier du Minha$ d’al-Mahzimi, du calendrier
d’al-Magqrizi figurant dans les Hitat, et d’un calendrier anonyme de la Bibliothéque Nationale
a Paris.

La présentation de I’ouvrage, comme c’est toujours le cas & 'LF.A.O., est trés soignée,
méme si la transcription choisie est curicusement & mi-chemin entre celle de 1’Encyclopédie de
I’Islam et celle d’Arabica. Aprés une introduction et une bibliographie riches, on trouve face
a face, 4 droite le texte arabe avec notes infrapaginales d’édition, et a gauche le texte francais
avec notes infrapaginales de traduction. L’emploi de deux polices typographiques différentes
permet de distinguer les deux versions d’Ibn Mammati. La correspondance entre les divers
computs est toujours indiquée. De méme, le glossaire général trés complet que Ch.P. a rédigé
est & double entrée, le terme est donné en caractéres arabes sous sa racine et parallélement en
transcription avec traduction et références au texte et a I’index général. Ce dernier rassemble
certains termes génériques et concepts sous le vocable arabe, les noms propres et noms de lieu
arabes, ainsi que la plupart des termes et concepts exprimés en francais dans la traduction,

BCAI 5 (1988) Ch. Pellat: Cing calendriers égyptiens, recensé par Th. Bianquis )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne §

chaque terme étant suivi d’une explication détaillée et de références bibliographiques. L’his-
torien, I’astronome, P’agronome et le lexicographe, ainsi que tous ceux qui travaillent sur les
soins du corps ou sur la fiscalité, trouveront leur pature dans ces instruments généreusement
mis a leur disposition.

Quelques suggestions peuvent pourtant &tre faites 4 1’auteur, mais sur des points secondaires
ne portant pas & conséquence. Dans des textes que Ch.P. qualifie d’égyptiens, la traduction
du terme bahr par « mer » ne s’impose pas toujours, et il serait souvent préférable de traduire
par « Nil » puisque la mer est désignée plus précisément dans le texte par al-bakr al-malik (21).
Pour le 28 novembre (p. 26), je proposerais « les habitants du littoral maritime quittent leurs
ribats » et j’annulerais la note (2). La remise en état de défense de la flotte et des ports de guerre
se fait d’ailleurs en mars (p. 52 et 56). Ce dernier passage olt ’on parle de flottes venues des
territoires byzantins, de I’Egypte et du Maghreb (traduction a modifier), pourrait signifier qu’il
s’agit 12 d’une interpolation syrienne, alors que dans le calendrier de Magqrizi (p. 118) le contexte
égyptien est formel.

A la fin décembre dans le calendrier court, je remplacerais (p. 36) la traduction « on laboure
les berges puis on y fait passer la herse et on nettoie » par « on fait une bréche dans les digues
et ensuite on herse et on nettoie les champs »; ce sont de ces bréches dans les digues qu’il est
question dans le méme calendrier en février (p. 44 et 48). Le terme arabe wad(in), pluriel awdiya,
est traduit (p. 44) par vallée ou (p. 64) par « wadi », mais anhdr est traduit (p. 67) par « oueds »
et (p. 72) par « cours d’eau », toutes traductions attestées, mais le choix ne semble pas déterminé
par le contexte. Toujours dans le calendrier court en avril (p. 60), je traduirais « pour le (le
bois d’acacia) faire descendre sur le Nil jusqu’au quai de la ville de Misr »; c’est 13, en effet,
que se trouvait I’arsenal dans les premiers siécles de I’islam. Au mois de juin (p. 78), il est aussi
question des marchandises que Ion envoie au Caire « du Sa’id et du Delta» plutét que
« des régions du Sud et du littoral », voir également Maqrizi, mai-juin, (p. 125). Dans le méme
mois (p. 80), «il n’est pas mauvais d’aller au hammam en fin de journée » est tombé de la
traduction. En juillet, pourquoi traduire ?a@#n par « choléra» alors que cette maladie est
plut6t désignée par waba’. Au mois de juillet (p. 87), on pourrait, avec prudence, proposer
une autre traduction : « on rédige au Caire les édits et les lettres ordonnant au gouverneur
de la Gharbiyya et A ses subalternes d’y procéder 4 1’achat des féves pour la nourriture des
bovins dans les ports militaires, que Dieu les protége, et a I’entretien des puits ». Dans le
calendrier anonyme de Paris (p. 168), la traduction «les vers A soie sont éduqués » étonne a
premiére vue.

Enfin, 3 propos du premier de ’an juif (p. 12), je proposerais une autre lecture du texte
arabe qui permettrait de traduire plus logiquement «ils partent en pélerinage conduits par
leurs notables, bi’l-zt"amad’ ».

Cet échenillage n’a pour but que d’aider tous ceux, trés nombreux, que de tels textes pas-
sionnent, mais qui ne peuvent utiliser que la traduction. En ce qui concerne la transcription
des mois syriens, différents en certains cas de celle qu’on est accoutumé d’entendre ou de lire
dans les dictionnaires (ta§rin ou tifrin, naysdn ou nisdn), ainsi que la traduction des termes
astronomiques et des noms de plantes (« colza » et « endives » sonnent curieusement a I’époque
mamlouke), je laisse le soin de les commenter & des spécialistes.

BCAI 5 (1988) Ch. Pellat: Cing calendriers égyptiens, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 145

Quelle était la finalité de ces textes? La variété des computs, solaires ou lunaires, chrétiens,
Jjuifs ou musulmans, le retour régulier des travaux dans les champs, ’étalement des perceptions
fiscales sur chaque type d’année, les risques d’épidémies et d’épizooties qui variaient selon les
saisons, tout obligeait les responsables d’exploitations agricoles & disposer de tels ouvrages de
référence aisés a consulter. Malheureusement, et Ch.P. le montre dans son introduction (p. X
et X1), ces calendriers souvent recopiés et jamais repensés rassemblaient plusieurs strates de
sagesse populaire. Le fermier égyptien qui vivait a 1’époque mamlouke, d’instinct, ne prenait
en considération que ce qui le concernait. De nos jours, un travail d’archéologue serait indis-
pensable pour délimiter, identifier et dater chaque couche dans ce fatras de traditions
assyro-chaldéennes, ouest-sémitiques (judaiques et syriennes), romano-byzantines, arabes et
coptes.

Dans D’état actuel des travaux, il serait donc téméraire d’y chercher une preuve absolue pour
I’Egypte a une époque donnée de la culture de telle plante ou de la pratique de telle fagon
agricole sans recourir parallélement 4 une confrontation avec des textes plus administratifs,
comme ceux que publient Claude Cahen et Youssef Ragheb. Par ailleurs, on doit faire une large
part au concept magique qui sous-tend ces textes, impliquant une harmonie entre le mouvement
des astres, la domination successive de chacune des quatre humeurs du corps, le déroulement
des quatre saisons de I’année, les aléas du climat, la nature particuliére, séche ou humide,
froide ou chaude, de chaque aliment, et les oscillations perpétuelles entre ordre et désordre
divin. Cette idée d’une correspondance étroite entre le temps circulaire du macrocosme, ciel
étoilé, et le destin du microcosme, corps humain, tous deux témoins et objets de I’action des
forces métaphysiques, était née au bord du Tigre et de I’Euphrate aux IV® et III® millénaires.
Plus tard, elle fut combattue par les religions monothéistes qui restreignaient 1’intervention
du divin dans le monde sensible aprés la Création ou la limitait aux révélations des prophétes.
Mais la piété populaire, notamment rurale, domestique ou féminine, demeura attachée a
I’ancienne représentation du monde. On en trouve des résurgences dans ces calendriers comme
dans les traités de magie. Dans les deux cas, s’y ajoutaient des références scripturaires a des
traditions apocryphes juives, chrétiennes ou musulmanes. Des dates intéressant les trois grandes
religions, par exemple celle du premier acte sexuel entre Adam et Eve, sont données avec pré-
cision. En revanche, aucune occupation intellectuelle ou religieuse n’est mentionnée, ni distri-
bution d’aumone, ni lecture, ni priére, ni méditation, alors que chaque jour le lecteur sait s’il
doit se baigner, faire 'amour ou se faire poser des ventouses.

Ces textes sont destinés & des propriétaires agricoles égyptiens, or aucune allusion aux prix
de vente des denrées ne s’y trouve. Dans le manuscrit d’un autre calendrier égyptien que nous
avions ¢tudié naguére, 1’auteur précisait pour chaque mois ce qu’il convenait d’acheter et de
vendre, et indiquait le sens dans lequel le prix de chaque denrée avait des chances de varier.
La mention des années de disette comme propices & un enrichissement rapide, a condition que
I’on siit faire des stocks de grains en temps utile et s’en débarrasser avant I’arrivée sur le marché
de la nouvelle récolte, laissait penser qu’il s’agissait d’une littérature destinée aux marchands
de céréales citadins. Cela éclairait le mécanisme des crises frumentaires médiévales 2 Fustat
et au Caire, dans lesquelles la spéculation sur la hauteur de la crue ou I’importance de la récolte
a venir jouait un réle plus important sur I'offre que la situation réelle dans les silos.

10

BCAI 5 (1988) Ch. Pellat: Cing calendriers égyptiens, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

Il serait intéressant pour un jeune chercheur de rassembler des textes variés de calendrier,
de les confronter entre eux ainsi qu’avec ceux des traités de magie domestique. Ainsi, il pourrait
nous éclairer sur la gestion au quotidien de I’économie familiale. D’autre part, il mettrait en
évidence I’image du monde visible et invisible qui hantait secrétement la conscience des individus
quelle que soit leur appartenance confessionnelle officielle, image de deux mondes aux rapports
étroits et mystérieux, image terrifiante qu’ils s’efforcaient d’exorciser par le recours continuel
a des expressions codées et imposées témoignant leur abandon a la volonté¢ du Dieu unique.

Thierry BIANQUIS
(Université de Lyon II)

Joseph Cuoq, Islamisation de la Nubie chrétienne, VII*-XVI‘ siécles. Paris, Geuthner,
1986. 24 x 16,3 cm., 128 p., 1 carte.

Comment la Nubie, pays christianisé dés le milieu du VI® siécle, est-il devenu musulman?
C’est cette mutation de toute une population, entre le VI® et le XIV® siécle que le P. Cuoq
expose dans son ouvrage sur 1’Islamisation de la Nubie chrétienne.

La Nubie se composait de trois régions distinctes : Maris entre les premiére et troisiéme
cataractes du Nil, le royaume d’al-Maqurra, capitale Dongola, et plus au sud le royaume de
‘Alwa. Seuls les Maqurrites furent un temps rattachés & Rome; dés le début du VIII® siécle
ils avaient embrassé le monophysisme comme ’avaient déja fait Maris et ‘Alwa.

Trés tot des heurts éclatérent entre Nubiens chrétiens et Egyptiens musulmans : en 31/651
les premiers furent défaits a Dongola et durent accepter une convention de non-agression avec
les représentants du Caire, le Bagf, convention qui était assortie d’accords économiques.
Ceux-ci n’étant pas trés réguliérement respectés, des Arabes en profitérent pour venir en Nubie
ol ils acquirent des terres. Une convention analogue & ce Bagt fut passée en 734/116 entre
le gouverneur d’Egypte et les voisins orientaux des Nubiens qui nomadisaient entre le Nil et
la Mer Rouge, les Béja. Un siécle aprés, ces mémes Béja devenaient de simples sujets des Arabes
du nord, et ce furent des musulmans qui vinrent exploiter les mines d’or et d’émeraudes,
récemment découvertes au sud d’Assouan, chez les Béja. Chez ces derniers, I’Islam s’implanta
peu a peu grice surtout aux mariages mixtes, et la route du pélerinage passa par "Aydab,
en plein pays béja.

Sous le gouvernement des Fatimides, les Nubiens furent invités & mieux respecter les accords
du Bagt de 31/651, ¢t méme on demanda a leur souverain, le roi Georges, de se convertir a
I'Islam. Bien entendu le roi Georges refusa : a cette époque, X°-XI® siécles, 1’église nubienne
était encore trés vivante.

La situation se détériora avec ’arrivée des Mamluks Bahrides. Le sac du port de “Aydab
par les Nubiens en 621/1272 provoqua une série d’incursions des troupes égyptiennes qui
aboutirent 4 la chute de Dongola; quatre années plus tard le roi Dawiid fut battu et la Nubie
devint un protectorat égyptien. Enfin, en 1315, le dernier roi chrétien de Nubie, Karanbas,
fut dépossédé de son trone. Le prince nubien qui lui succéda se convertit a I'Islam.

BCAI 5 (1988) Ch. Pellat: Cing calendriers égyptiens, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



