138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

portée 4 I’espace » qui conduit ici a lire autrement Jean-Léon I’Africain et & découvrir pourquoi
il a pu confondre ‘Aydhab et Zabid.

Autre lecture aussi des relations entre bédouins et fellahs (texte X) unis dans les révoltes
mais en fait bien différents, les fellahs profitant des mouvements bédouins pour se soulever
mais plus vulnérables, frappés par les pestes, et moins adaptables que les bédouins, dont un
certain nombre parvient a se glisser dans les structures de 1’état mamelouk et & se faire attribuer
des iqta’.

J.C. Garcin propose la relecture d’ouvrages biographiques tels que le Husn de Suyiti et les
Tabagat de Sa‘rani (textes VI et VII) qui ménent, confrontés aux sources contemporaines, &
définir les forces qui animent la société mamelouke (texte IX) et & connaitre les grandes figures
qui y sont vénérées (texte VIII). Ici les opposants 4 la caste militaire au pouvoir se référent
au califat de Bagdad dont le Caire a hérité : en s’appuyant sur le calife, les rebelies renouent
avec la tradition des anciens. Ou bien, en milieu soufi, on recherche la transmission de P’expé-
rience individuelle et on s’appuie sur des chaines de transmission qui remontent & un personnage
dont la personnalité magnifiée sert de caisse de résonance aux frustrations et aux désirs des
masses.

L’auteur nous montre que ce monde est percu (texte IX) par les yeux des occidentaux qui
se persuadent que I’Islam ne vit que d’emprunts faits a 1’Occident, I’Islam, ennemi redoutable
qui s’impose dans I’Est de la Méditerranée, dont 1’Occident veut creire que sa force lui vient
seulement des Chrétiens. Description quasi onirique du monde méditerranéen avec ses trafics
d’hommes : « I’histoire de la Méditerranée est toute traversée de ces milliers de corps volés »,
une fagon pour 1’Occident de récupérer son bien et, pense-t-on, d’annihiler I’Orient. A travers
le corps de Saint Nicolas de Myre enlevé par les marins de Bari, celui de Saint Marc d’Alexan-
drie volé dés le 9° siécle, avec les statues des deux Maures figurés sur la place de Venise, c’est
sur une étrange vision d’unité méditerranéenne que se termine cet ouvrage pionnier dans le
domaine de ’histoire des mentalités.

On peut seulement regretter que la collection Variorum n’ait pas prévu, a cdté des index,
une bibliographie récapitulative qui aurait donné ici une meilleure idée de I’éventail des sources
mises & contribution dans cet ensemble d’articles.

Jacqueline SUBLET
(C.N.R.S., Paris)

Donald Presgrave LITTLE, History and Historiography of the Mamlitks. London, Variorum
Reprints, 1986. 328 p.

L’ouvrage réunit quinze articles publiés entre 1970 et 1984. Le role joué par Little dans la
recherche sur 1’époque mamluke est bien connu; il est double. D’une part il a été un des cher-
cheurs qui a le mieux mis en valeur la nécessité d’établir clairement les rapports entre les sources
historiques relatives & une époque de production abondante et volontiers plagiaire comme le
XIVe siécle mamluk, de fagon & avoir recours toujours aux récits originaux, et i les éditer en
premier lieu. D’autre part, enseignant a D’Institut d’Etudes Islamiques de I’Université McGill

BCAI 5 (1988) D.P. Little: History and Historiography of the Maml(ks, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 139

de Montréal, il a assumé en 1978 la tiche de faire photographier et de commencer d’étudier
les quelque 800 documents d’époque mamluke découverts entre 1974 et 1976 dans le Musée
du Haram al-Sarif 3 Jérusalem. La majorité des articles rassemblés ici illustrent ce double rédle.

Dans son étude sur I’historiographie du régne d’al-Malik al-Nasir Muhammad ibn Qald’dn
(dn Introduction to Mamlik Historiography, Wiesbaden, 1970, 154 p.), Little avait mis au point
une méthode de sondage dans les sources historiques du XIV® siécle, et il établissait par une
approche comparée ’importance premiére de trois auteurs & 1’origine de bien des compositions
historiques postérieures : Baybars al-Mansiiri, al-Gazari, al-Yiisufi (cf. compte rendu par
J. Sublet, « L’historiographic mamelouke en question», Arabica, 32). Quatre des articles
retenus dans ce recueil reviennent sur al-Yasufi (m. 759/1358), insuffisamment distingué dans
An Introduction. On y trouve (art. IT), avec le récit de la redécouverte de cette source perdue,
une biographie de ce témoin de son temps et une étude de son apport. Une analyse de 1’utili-
sation d’al-Yisufi par des historiens contemporains ou postérieurs (art. III) prolonge les analyses
du livre publié¢ en 1970. Deux exemples sont donnés de ce qu’on peut trouver dans al-Yasufi
(art. V et VI), tous deux relatifs a la connaissance par les mamluks du monde mongol, un
théme qui depuis longtemps intéresse Little. Un autre article (I) est consacré au Aydn al-“Asr
de Safadi (m. 764/1363) réunissant les biographies des contemporains de l’auteur du Waft
bi’l-Wafayat; 1’originalité des renseignements qui se trouvent dans le A°ydn al-"Asr conduit
Little & se demander (I, p. 199) s’il n’aurait pas fallu publier cet ouvrage avant d’entreprendre
lIa longue publication du Wafi toujours en cours et regroupant des données pouvant se trouver
ailleurs. C’est également pour procéder & une évaluation des sources historiques que Little
s’interroge sur notre connaissance de 1’Arabie pendant la premiére époque mamluke (IV) ou
(a partir d’une thése soutenue a 1I’Université McGill par H.Q. Murad) sur Ibn Taymiyya, sa
personnalité (VIII : Did Ibn Taymiyya have a screw loose?) et la signification de son procés
(VII). La recherche historique proprement dite ne dépasse vraiment les problémes posés par
les sources que dans un article assez général sur « la religion sous les Mamluks » (X), et surtout
dans sa trés intéressante étude de «la conversion des Coptes a I’Islam sous les Mamluks
bahrides » (IX). Avec les articles suivants, on revient au matériel historiographique puisqu’ils
sont consacrés a une présentation des documents du Haram (XI et XII) : cet ensemble, qui
semble avoir appartenu aux archives du gadi $afi'ite de Jérusalem, contient les piéces les plus
variées : décrets sultaniens, nominations a des postes religieux, demandes de fatwa, placets,
inventaires aprés décés, comptes, reconnaissances de dettes, dépositions devant témoins, contrats
etc... Huit de ces documents sont publiés (XIII et XIV). L’ouvrage s’achéve sur une analyse
des relations entre Jérusalem et I’Egypte a 1’époque mamluke (XV).

Il est évident que la lecture de ce recueil d’articles s’impose désormais autant que celle de
An Introduction to Mamlik Historiography & ceux qu’intéresse 1’étude des sources historiques
mamlukes, en particulier pour les recherches sur Safadi et al-Yidisufi qui ouvrent le recueil.
La passion de I’analyse historiographique est fondamentale chez Little, et elle est certainement
indispensable a la recherche historique proprement dite. Mais on peut se demander dans quelle
mesure elle ne débouche pas inévitablement sur une position de réserve ou la valeur finale des
sources disponibles pour notre connaissance du réel est moins prise en compte que le surcroit
d’enquéte toujours nécessaire pour juger les sources elles-mémes : la double étude menée sur

BCAI 5 (1988) D.P. Little: History and Historiography of the Maml(ks, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°'s

le cas Ibn Taymiyya n’aboutit pas vraiment (VII, VIII). Le témoignage d’al-Yasufi se révéle
parfois plus intéressant d’un point de vue historiographique (V) que par le caractére fiable des
connaissances qu’il apporterait a P’historien. C’est seulement dans son étude sur la conversion
des Coptes que Little décide de franchir ’obstacle historiographique et établit 'importance
des années 1350 pour 1’islamisation de I’Egypte médiévale, ce qui nous parait trés juste pour
d’autres raisons encore que celles avancées ici, et va heureusement & I’encontre de quelques
idées recgues.

Ce recueil d’articles restera également une référence pour tous ceux qui travaillent sur les
documents mamluks, non seulement parce que six d’entre eux sont publiés, traduits et analysés,
mais parce qu’une typologie de ces documents est présentée avec une bibliographie sur les
études de diplomatique (XI), voire des reproductions photographiques des types les plus impor-
tants (XII). La présentation des documents du Haram faite par Little devra cependant désormais
étre complétée par celle qui a ét¢ donnée, aprés la publication de cet article en 1980, par
Huda Lutfi dans 4l-Quds al-mamlikiyya () (Berlin, 1985, p. 8-71, ol on trouvera la publication
et la traduction de dix d’entre eux). La parution du livre d’Huda Lutfi, qui donne le résultat
de D’exploitation historique des documents du Haram, conduit en effet sur certains points &
corriger les idées que nous pourrions retirer de la lecture de Little. Sur les relations entre Jéru-
salem et I’Egypte, les différences de jugement sont parfois évidentes (comparer Little, XI, p. 77
et Huda Lutfi, p. 157). L’historien ne peut utiliser cette documentation du Haram sans tenir
compte du fait qu’une grande partie des documents disponibles semble bien ne concerner
qu’une population non originaire de Jérusalem (Huda Lutfi, p. 29-30 et 85). C’est avec cette
difficulté supplémentaire que 1’étude d’Huda Lutfi a pu néanmoins nous donner une idée du
fonctionnement des institutions de cette petite ville (fiit-elle d’un grand prestige) de ’empire
mamluk & la fin du XIV® siécle (I’essentiel de la documentation date des années 1393-97;
cf. le compte rendu de S. Denoix), de son urbanisme et de ses ressources. On ne peut plus tout
a fait accepter ’appréciation de Little qui fait de cet ensemble documentaire la plus large
collection de documents pré-ottomans aprés les papyri de la Bibliothéque Nationale égyptienne
et les documents du Sinai (XI, p. 195-6, 216); la coilection des waqfs du Caire parait plus impor-
tante (. On ne peut non plus vraisemblablement en attendre 1’équivalent des révélations
apportées par les papiers de la Géniza pour une époque antérieure, méme si I’étude d’Huda
Lutfi n’a pas épuisé leur intérét (cf. Huda Lutfi, p. 338-9). Mais il est bien vrai que le dépdt
du Haram fournit 4 la diplomatique mamluke un répertoire documentaire trés riche que ne
donne pas la collection des waqfs du Caire, et c’est finalement antant en tant que documents
historiographiques que les papiers du Haram intéressent Little que pour I’accés qu’ils nous
ouvrent & une réalité sociale médiévale. Il étudie cette documentation en grande partie pour
I’éclairage qu’elle apporte sur histoire de la pratique judiciaire (XI, p. 216-7; XIV, p. 17) et
parce qu’elle permet de déterminer dans quelle mesure les actes des cadis ont été habituellement

) Voir le compte rendu de S. Denoix dans documents d’archives du Caire de M.M. Amin
Bulletin Critique n° 4 (1987), p. 140. dans Bulletin Critiqgue n°® 2 (1985), p. 321.
2) Cf. notre compte rendu du Catalogue des

BCAI 5 (1988) D.P. Little: History and Historiography of the Maml(ks, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 141

dressés en conformité avec les manuels de Suriif dont celui de Sams al-Din Muhammad al-Asyuti
parait étre le meilleur exemple (XI, p. 197; XIII, p. 300; X1V, p. 37). Little constate une parfaite
conformité et en déduit d’abord (en 1981 in XIII, p. 334) que les manuels ne fournissaient pas
des séries de formulaires d’actes purement théoriques, sans rapport avec la réalité judiciaire,
et qu’ils étaient réellement utilisés et repris a la lettre. Mais tout naturellement, il est bien vite
conduit a I’étape suivante de la réflexion (en 1982, in XIV, p. 47-8) et se demande si 1’utilisation
littérale de ces formulaires dans les documents ne jette pas 4 son tour un doute sur la conformité
des documents au réel, et si finalement le document apporte davantage qu’une confirmation
des sources littéraires dont on a vu quelles incertitudes elles suscitaient. On ne peut s’empécher
de penser que pour Little le barrage de la documentation n’est pas vraiment franchi. Mais les
savants moyens qu’il met au service de ces incertitudes resteront trés nécessaires i qui veut
étudier cette documentation et ’accepter d’un esprit plus naif.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Robert IRWIN, The Middle East in the Middle Ages. The Early Mamluk Sultanate
1250-1382. London & Sydney, Croom Helm, 1986. 180 p. Bibliographie, Index.

L’¢établissement du régime militaire des Mamluks en Egypte et en Syrie au 13° siécle appa-
raissait aux yeux des Européens de 1’époque comme un phénoméne sans précédent. Cependant,
dans I’histoire médiévale musulmane du Moyen-Orient, des phénoménes semblables s’étaient
produits deés le 9° siécle : en effet des Mamluks d’ethnicité semblable tranchaient déja le sort
de leurs souverains légitimes. Ce qui distingue les Mamluks d’Egypte de leurs prédécesseurs
turcs de ’époque ‘abbaside, c’est que, pour la premiére fois, ces esclaves militaires prenaient
le pouvoir en leur propre nom, par leur seule force militaire, sans chercher une légitimation
religieuse ou légale.

Mais c’est surtout la facilité avec laquelle cette prise de pouvoir par les Mamluks a pu se
dérouler qui nous laisse perplexes. Si nous connaissons le contexte historique, les mécanismes
et 'organisation du régime, nous ignorons & peu prés tout des mutations sociales et structurales,
de ’ambiance, des mentalités de 1’époque, en d’autres mots, nous n’avons qu’une connaissance
trés limitée du cadre sociologique qui a facilité ’installation des Mamluks aux commandes du
pays. En effet, dans quelques ouvrages récents sur les Mamluks ‘abbasides, il est question
d’abandon de la cité aux troupes, et I’on comprend que les attaques répétées des armées étran-
geres, en particulier des croisés et des Mongols, entre le 11° et le 13¢ siécles, avaient dii renforcer
la sensation de siége permanent chez la population qui était alors préte 4 admettre la nécessité
de la militarisation des institutions politiques.

Toutefois, la question fondamentale demeure, et toute étude qui touche aux circonstances
historiques de ces premiéres années de I’avénement des Mamluks parait a priori trés prometteuse.

Le livre de Robert Irwin, qui résume les événements historiques de la premiére des deux
époques de I’histoire des Mamluks, & savoir celle des Mamluks Kipchak Bahri (1250-1382),

BCAI 5 (1988) D.P. Little: History and Historiography of the Maml(ks, recensé par J.-Cl. Garcin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



