128 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne s

Les préoccupations religieuses du vizir ne sont guére évidentes, sinon dans ses mises en garde
répétées contre les chiites et notamment contre les rafidites, les ismailiens et les carmates.
La fréquentation des hommes de religion n’est mentionnée que dans le chapitre 8. Le Sultan,
en organisant en sa présence des controverses entre les savants, acquiert les fondements de la
loi coranique et surtout devient capable de repérer la moindre hérésie ou innovation coupable
en matiére de dogme ou de rite. Plus que sur la piété personnelle du Sultan, le vizir insiste
sur sa justice qui, par un effet quasi magique, attirera sur son royaume la prospérité.

Le Sultan doit surveiller les grands, qui ont une tendance naturelle 4 abuser de leurs pouvoirs,
et écouter les doléances des petits injustement traités. Sous le régne du calife fatimide al-Zahir
au début du Ve¢/XI® s., une préoccupation semblable était affichée dans tous les préambules
des édits émis en Egypte, et nous savons qu’il ne s’agissait 12 que de clauses de style; espérons
que Nizam al-Mulk était plus sincére.

Quoique sunnite, Nizam al-Mulk ne s’intéresse pas au califat; en lisant ses écrits, on devine
que pour lui le Sultan a dépassé la fonction purement militaire de protection de I’orthodoxie
abbasside, de maintien de I’ordre et de défense des frontiéres, pour accéder a la fonction royale
autonome. Comme les anciens souverains perses, c’est en pratiquant 1’équité qu’il attirera
Ia bénédiction divine sur ’Empire.

Thierry BIANQUIS
(Université de Lyon II)

David Thomas GOCHENOUR, The Penetration of Zaidi Islam into Early Medieval Yemen.
(Harvard University, Ph. D. 1984), Ann Arbor (University Microfilms International),
1985. 16,5 x 20,5 cm., Xii 4+ 343 p., nombreux tableaux généalogiques, 8 cartes
(reproduction d’une thése dactylographiée, au manuscrit de laquelle il manque les
notes n° 7 4 20 du chapitre II, au passage de la p. 56 & la page 57).

La thése de Thomas Gochenour, qui traite de 'implantation du zaydisme au Yémen (X°-XII®
siécles &. ch.), est un ouvrage qui fera date. Elle est la premiére & faire usage de nombreuses
sources manuscrites, peu connues jusqu’ici; de plus, 'auteur a eu la bonne fortune de retrouver
le vol. IV de Ahbar az-Zaydiyya bi-al-Yaman, de Musallam al-Lahgi, source de premiére main
sur la Mutarrafiyya (mouvement zaydite contestataire, écrasé dans les premiéres années du
XI1II® 5.). On appréciera tout particuliérement un remarquable effort de clarification : les topo-
nymes sont tous localisés; plusieurs arbres généalogiques permettent de retrouver les éventuels
rapports de parenté entre personnages qui ont joué un réle notable (imams, sultans ou cheikhs
de tribu); une attention toute spéciale est accordée a la carte tribale et a 1’organisation sociale.
Mais le mérite principal de 1’auteur est d’avoir traité son sujet avec intelligence et passion, en
développant une véritable thése : le zaydisme se serait diffusé en utilisant et en détournant les
institutions tribales, comme le montreraient I’apparition et la multiplication des Aigra, colonies
des “Alides en territoire tribal, jouissant de protections spécifiques en échange de prestations
de nature administrative ou religieuse.

BCAI 5 (1988) D.Th. Gochenour: The Penetration of Zaidi Islam into Early Medieval Yemen, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 129

Le principal défaut de la thése est le revers de ces qualités : I’auteur se comporte en sociologue
plutét qu’en historien, n’hésitant pas a extrapoler a partir des données contemporaines quand
la documentation est insuffisante. C’est ainsi que sa description de la société yéménite des
Xe-XII¢ siécles doit plus & son expérience personnelle des tribus actuelles qu’a 1’étude des
chroniques. C’est trés clair quand il se sert d’une terminologie contemporaine, parfaitement
anachronique, pour décrire le passé : voir en particulier son emploi du terme sayyid (qui
désigne aujourd’hui les “Alides des Hautes-Terres), alors qu’a I’époque ce titre était réservé
aux chefs de tribu (voir p. 200, ot T.G. utilise dans une traduction le terme sayyid alors que
Ia source qu’il cite a le mot Sarif).

De plus, pour que son argumentation demeure lisible, il réduit au maximum les références
aux sources. Seulement, il traite d’une matiére encore mal assurée, qui réclame le maximum
de précautions. Aussi, quand, & propos d’un imam, on trouve sous sa plume des dates de
régne qui différent de celles qu’on cite habituellement — pour ne retenir que cet exemple —,
on aimerait savoir d’ou il tire ses certitudes.

La masse des informations réunies dans ce volume, que ce soit sur la chronologie, la doctrine
ou Porganisation du premier « Etat » zaydite, en fait un ouvrage de référence indispensable.
L’érudition de l’auteur est impressionnante et jamais prise en défaut. Il convient cependant
de prendre garde a quelques imperfections qui rendent préférable une vérification systématique.
T.G. présente de la méme maniére, avec une belle assurance, hypothéses gratuites et faits
parfaitement démontrés. Cela peut étre constaté dans les chapitres qui traitent de la société
yéménite avant 1’arrivée des Zaydites : ’auteur y multiplie les affirmations sur les boulever-
sements qui affectent Himyar alors qu’il n’a pas analysé sérieusement la signification de ce
nom de tribu chez les auteurs yéménites et qu’il se trompe complétement dans ses postulats.
Ainsi n’a-t-il pas compris que tout Yéménite issu d’un lignage ou d’une tribu déja établis au
Yémen avant l’islam est qualifié d’« Himyarite » : ses considérations sur ’aristocratie militaire
issue de Himyar au sens étroit (la tribu des Hautes-Terres méridionales) qui contrdlerait
encore des tribus septentrionales n’ont donc aucun fondement.

On lui reprochera également de faire précéder tous les noms de tribu du mot « Banii » alors
que pour la plupart une telle formulation n’est pas attestée (p. 8 : « Bant Khawlan Quda‘a »;
p. 39, « Banil Kinda », etc.). Sa vocalisation des noms de tribu et des toponymes s’écarte trés
souvent de I’'usage courant : c’est surtout choquant pour les noms encore vivants aujourd’hui.
Ayant eu ’occasion d’interroger 1’auteur a ce propos, il m’assura se fonder sur la vocalisation
constante de ses manuscrits. Méme si cela était, il aurait fallu justifier ces corrections. J’ai noté
notamment « Dayn» (au lieu de Din), « Zufir» (au lieu de Zafir), « Sayd» (au lieu de
ag-Sayad), « Ilhdn » (au lieu de Alhan) etc. (p. 100, 274, 333).

Il aurait sans doute été utile de donner les dates d’aprés 1’ére hégirienne, en plus de leur
conversion en ére chrétienne : sans méme rappeler les avantages que présentent les données
originales (pour d’éventuelles corrections etc.), cela aurait évité une erreur embarrassante a
la p. 143, n. 122. Selon T.G., on lirait sur la tombe de ’imam al-Mansiir : « ‘amala hijratahu
fi Bant Salmén fi sana 398 hijriya ». L’année 398 h. correspond a 1007-1008 de 1’ére chrétienne.
Or il est indiqué, p. 307, que le méme imam mourrait en 1003. L’erreur est d’autant plus
facheuse que ce texte est la plus ancienne mention d’une higra.

BCAI 5 (1988) D.Th. Gochenour: The Penetration of Zaidi Islam into Early Medieval Yemen, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

La thése de T.G. restera une contribution importante a ’histoire du Yémen. C’est la premiére
recherche qui traite de fagon développée de cette institution fondamentale — jusqu’a nos
jours — du Yémen zaydite : la higra. On y trouve une masse de données et d’analyses qui
éclairent une période particulirement compliquée. Ces qualités I’emportent largement sur les
imperfections que nous avons signalées, d’autant plus qu’il s’agit d’un terrain d’étude encore
a peine défriché.

Christian ROBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Peter Malcolm HoLt, The Age of the Crusades, The Near East from the eleventh century
to 1517. New York, Longman, 1986. 21,5 x 14 cm., 250 p.

Le livre de P.M. Holt se présente comme un ouvrage d’introduction a quelque quatre siécles
d’histoire du Moyen-Orient, sur lesquels nous avions jusqu’ici peu d’ouvrages généraux. La
priorité est donnée au récit de I’évolution politique qui est en effet ce que 1’étudiant ou le
chercheur non spécialiste essaie d’appréhender en premier lieu pour avoir un cadre événementiel
de référence, avant d’aborder des thémes plus particuliers. Cette évolution est traitée en une
vingtaine de chapitres qui conduisent le lecteur de la veille de la premiére croisade & I’occupation
ottomane. Aprés une étude du cadre géographique et des réalités socio-politiques qu’ont trouvés
les premiers Croisés, ’exposé événementiel est continu et s’interrompt seulement de temps en
temps pour laisser place a des présentations plus synthétiques de la société des Etats latins
(Ch. 1V, p. 31-37), des institutions politiques et religieuses des Salgugides et des Ayyiibides
(Ch. IX, p. 67-81), des institutions politiques et religieuses sous le sultanat mamluk (Ch. XVII,
p- 138-154) et des relations diplomatiques et commerciales du sultanat mamluk avec les pouvoirs
chrétiens de Méditerranée (Ch. XVIII, p. 155-166). Dans cette vaste fresque événementielle
centrée sur la Syrie et I’Egypte, P.M. Holt prend le temps de consacrer un chapitre aux relations
du pouvoir mamluk avec la haute vallée du Nil (Ch. XVI, p. 130-137), ce qui n’est que justice
¢t rappelle que I'auteur a d’abord travaillé sur le Soudan avant d’en venir & Phistoire des pays
méditerranéens médiévaux. L’évolution de I’Anatolie est également évoquée (Ch. XIX, p. 167-
177), puisqu’on ne pouvait se dispenser de présenter ’origine des Ottomans. L’ouvrage s’achéve
par une bibliographie sommaire, des tableaux dynastiques ordonnés de fagon claire et pratique
pour permettre de suivre 1’histoire du sultanat mamluk, et un index.

On ne peut que louer cette initiative qui offre & 1’étudiant un livre facilement accessible et
utile. En fait, les Croisades ne semblent avoir été retenues dans le titre que dans le but de
servir de repére de vulgarisation, pour un exposé qui déborde largement le temps des Croisades,
du moins telles qu’elles sont envisagées ici. Il est évident que c’est sur la premiére période
mamluke que P.M. Holt est le plus & son aise. Depuis qu’il est venu a I’histoire médiévale,
c’est en effet & des études d’histoire politique et diplomatique mamlukes surtout d’époque
bahride qu’il a consacré une série d’articles parus dans le BSOAS entre 1973 et 1984, sans
compter le petit recueil comprenant des contributions d’auteurs divers qu’il a édité en 1977
(The Eastern Mediterranean Lands in the Period of the Crusades, Warminster, 112 p.) et la

BCAI 5 (1988) D.Th. Gochenour: The Penetration of Zaidi Islam into Early Medieval Yemen, recensé par Chr. Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



