122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

sur le terme safik introduira une spécification de sexe pour mieux exclure les femmes de
I’héritage.

Cet ouvrage sérieux et fort intéressant apporte une contribution originale pour une nouvelle
interprétation de la question féminine en Islam. Par rapport aux ouvrages antérieurs sur ce
théme, qui affirment tous comme postulat I’apparition de I’Islam comme un progrés par rapport
a la gahiliyya, cette démarche située dans un cadre historique, politique, social et économique
représente une étape sur le plan scientifique. Elle ouvre des perspectives de réflexion sur la
relation des musulmans a leur histoire, au temps et & la mémoire. On y mesure la fragilité
d’une pensée fondée sur la vérité révélée ou le politique, le social, le juridique et le religieux
s’imbriquent au point de se confondre. La mise en place d’une histoire officielle, lieu interdit,
contr6lé par les théologiens, juristes et autres experts en science religicuse, censeurs de la
mémoire, gardiens et défenseurs d’un ordre moral que les femmes ont, semble-t-il, refusé aux
débuts de I'Islam (cf. le réle subversif joué par la petite fille du prophéte, Sukaina) et qu’elles
acceptent aujourd’hui, empéche 1’émergence d’une conscience historique objective.

Certes, certaines réserves sont a formuler : ’exaltation d’un islam originel idéal, la mythi-
fication du prophéte quant & ses intentions égalitaires et ’outrance de la stigmatisation de
‘Umar, tenu pour responsable de toutes les déviations ultérieures.

C’est pourtant en empruntant les mémes voies — celles du retour aux sources — que les
fondamentalistes, qui, eux, veulent maintenir la femme d’aujourd’hui dans son statut inférieur,
que F. Mernissi conclut & la nécessité et & 'urgence du changement de I'image de la femme
musulmane au présent.

Cet ouvrage, implicitement riche de questionnements futurs, pourrait bien apparaitre comme
subversif en ce sens qu’il induit, au-dela du procés des Ecritures & une relecture objective du
passé, a une laicisation de la pensée, voire & une nécessaire séparation des pouvoirs en islam
entre le sacré et le profane, Ie religieux et le politique, I'espace privé et I’espace public.

Mireille PARIis
(C.N.R.S.-LR.EM.A.M., Aix-en-Provence)

Patricia CRONE & Martin HINDS, God’s Caliph. Religious authority in the first centuries
of Islam. Cambridge, Cambridge University Press, 1986. 155 p.

Le propos essentiel de ce petit livre est d’entrée clairement exposé. 1l s’agit de définir la nature
du califat primitif. L’idée est généralement admise que l’institution était purement politique,
ou plutdt que l'autorité religieuse du calife n’émergea, et de fagon conflictuelle, qu’en un
second stade. Le pouvoir religieux, revenant au seul Prophéte Muhammad, se scellait avec lui;
il ne se prolongeait que par les Compagnons qui se rappelaient et transmettaient ce qu’il
avait dit et prescrit. Puisque les premiers califes étaient de fait des Compagnons, ils pouvaient
dans une certaine mesure faire coincider en eux les pouvoirs politique et religieux. Mais la
contestation de ‘Ali et ’avénement des Umayyades rompit la chaine califale de 1’autorité
religieuse qui passa aux récepteurs de la parole prophétique, les ‘wlama’. A cette acception

BCAI 5 (1988) P. Crone & M. Hinds: God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 123

commune, P, Crone et M. Hinds opposent 1’affirmation (chap. 1) que le pouvoir califal était
primitivement religieux et politique et que, loin d’étre une déviance, la revendication §i‘ite
de la transmission par 1’imam du pouvoir religicux était originaire.

La premiére piéce déposée au dossier est la titulature (chap. 2). Contrairement & ce qu’ont
prétendu les “ulama’ de 1’dge “abbaside, ce n’est pas le titre Halifat Rasil Allah qui s’imposa
d’abord mais Halifat Allah, député de Dieu. Il est attesté pour tous les Umayyades, comme
pour “Umar, “Utman et ‘Ali, et par des sources multiples (les poétes, les traditionnistes, les
historiens, la documentation archéologique ...). D’autre part lorsque le seul terme Halifa
était employé, il était a 1’évidence elliptique de cette méme expression Halifat Allah. Arguant
de la fameuse formule d’Abu Bakr (« Ne m’appelez pas Halifat Allah ... »), les “ulama’ des
III¢ et, surtout, IV® siécles soutinrent qu’il s’agissait 13 d’une invention umayyade — en fait,
et nous devrions voir pourquoi, ces ‘ulama’, tout au moins la plupart d’entre eux, imposérent
leur réécriture de 1’histoire, ils I'imposérent si bien que dévots et spécialistes leur accordérent
largement raison.

L’instruction du dossier se poursuit par 1’étude de la conception umayyade du califat
(chap. 3). Durant la période sufyanide n’existaient ni ’expression Rasiil Allah, attribuée au
Prophéte, ni I'idée de Message dispensé par lui. L’apparition de I’expression, sous “Abd
al-Malik, eut une cause externe : c’est la rupture avec Justinien II qui provoqua I’emphase
sur un Prophéte propre aux Arabes. A tout le moins, les califes (cf. lettre de Walid II en
App. II) ne se sentaient pas subordonnés 3 Muhammad, leur autorité émanait directement
de Dieu, de Dieu qui simplement se servit d’un prophéte puis de califes. La parité entre ceux-ci
et Muhammad était au départ, la promotion du Prophéte Muhammad (avec un grand P) se
fit ensuite, aux dépens des califes et des anciens prophétes. Selon nos auteurs, on trouve
largement confirmation de ce fait dans la poésie d’un Garir, d’un Farazdaq : le calife rend
possible ’existence de la communauté, il décide et légifére, il est le lien entre Dieu et les
hommes (Hab!l Allah), lui faire allégeance est la condition du salut ...

En dernier ressort, la loi de la communauté, sous les Umayyades, était — et n’était que —
la loi califale (chap. 4). La fonction spirituelle de 1I’imdm consistait & définir et élaborer la Loi.
Ses verdicts comptaient comme Loi sacrée : la preuve en est qu’ils devinrent des hadit-s.
Retournant ’argumentation de J. Schacht (et d’Ibn Hazm lui-méme ...), P. Crone et M. Hinds
assurent qu’il est peu important de savoir si la décision califale 1’était réellement ou si elle
¢tait la pratique médinoise. La Sumna, dans ses vulgates, suppose que seuls les Rafidin et
“Umar II ont 1égiféré, mais les plus anciens hadit-s montrent qu’en général ce que les califes,
tous les califes, décidaient constituait la Loi religieuse. Les sources de leur pratique étaient
la sunna, dans son premier sens de « précédent» qui n’exclut pas I’innovation, et le ray’,
c’est-a-dire I’inspiration suprahumaine du chef.

Qu’il pit exister une sunna califale, poursuivent les auteurs (chap. 5), montre bien que la
sunna prophétique n’est pas née avec le Prophéte. La force historique, traumatisante, de cette
derniére est qu’elle est la seule source réellement documentée ... Si I’on regarde d’un peu
prés les contextes dans lesquels s’employait, au temps des Umayyades, I’expression Sunnat
al-Nabi, on constate qu’il s’agissait toujours d’une polémique, d’une lutte contre tel ou tel
rebelle (Ibn al-Muhallab, Al-Harit b. Surayg ...) : elle ne voulait signifier que la bonne voie,

BCAI 5 (1988) P. Crone & M. Hinds: God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° s

mais elle n’engageait 4 rien de concrétement référentiel. Les révoltes, les soubresauts de ’empire
promurent I’expression et la référence prophétique qui agirent comme des termes de ralliement.
A la fin de la période umayyade, le hadit prophétique primait déja.

Avec les premiers “Abbasides, et spécialement Hariin, tout se scella. Les fugaha® étaient
désormais un appareil relativement établi et, surtout, les traditionnistes constituaient un groupe
de plus en plus privé, de moins en moins attaché au service public. Stratégiquement, les ‘ulamd’
occupaient une fonction autonome. Qu’un Ibn al-Mugqaffa® s’inquiétdt de ce que la source
prophétique de la Loi pfit n’étre que le travail des “wlama’, en ’absence d’intervention califale,
cela n’empécha pas le processus de s’accomplir inexorablement. De fait, 4 ’exception d’al-
Ma’min, les “Abbasides ne cherchérent pas a limiter, en occupant une position d’arbitrage,
Pascension des ‘wlama’. Al-Ma’miin qui, bien plus qu’un rapprochement avec les Imamites,
tenta un retour au concept umayyade du califat. Le pouvoir religieux des califes, certes jamais
oublié, ne fut désormais qu’un archaisme qu’Imamites et Isma‘iliens s’efforcérent de perpétuer.

S’essayant, briévement et in fine (chap. 6), a une explication globale de ce vif retournement
historique, P. Crone et M. Hinds posent que les Arabes, conquérants barbares aux institutions
instables de pouvoir, s’en tinrent & I’idée forte d’intervention divine dans les affaires humaines.
Cette idée se condensa, en quelque sorte naturellement, sur la personne du chef de Ia
communauté : le calife. Mais les califes successifs en profitérent pour accaparer tout le pouvoir,
en particulier économique; ils devinrent une puissance oppressive, centralisatrice, isolée. Lorsque
leur autorité fut contestée, aucune alternative n’était possible : les notables tribaux disparais-
saient, aucun conseil n’avait été instauré ... Les oppositions au calife furent toutes théoriques,
abstraites, sans base, et en particulier celle des “ulama’. Les lettrés sunnites, contestant la dimen-
sion religieuse du pouvoir califal, auraient pu proposer du neuf, mais 1’absence de cadre
institutionnel réel les en empécha. Il leur restait a gérer monopolistiquement I’éthique d’une
société informe. Quant aux califes eux-mémes, obéis de plus en plus comme des étrangers,
les seules révolutions qu’ils vécurent furent celles des changements de personnels. L’Etat
islamique n’avait pas de racines, il restait extérieur a la société qu’il dominait continfiment.

Ce livre, court, clair, pose efficacement la question, trop souvent refoulée, de I’attribution
du pouvoir religieux en islam. S’ils ne sont pas les premiers & affirmer que le mouvement
historique fut un transfert du calife au ‘alim, P. Crone et M. Hinds innovent en traquant ce
qui a échappé au gommage résolu des lettrés. Leur étude de la titulature parait tout & fait
convaincante et I’on voit mal comment on ne pourrait pas, avec eux, affirmer que la reven-
dication 3i‘ite de I’imam inspiré et légiférant ne fut pas premiére. Il y a ici une legon de travail
sur les sources et de logique historique. Pour leur propos principal, donc, les deux auteurs
devraient déclencher quelque enthousiasme, méme si par courts moments il leur arrive de pécher
par un rien de subjectivisme. Lorsque, par exemple, I'image du calife est étudiée dans la poésie
umayyade (chap. 3), les comparaisons de primauté entre les califes et Muhammad relévent
parfois plus de I’appréciation de nos auteurs eux-mémes que de la constatation 3 distance.
Et d’autre part, si la flagornerie du poéte envers son protecteur n’est effectivement pas contra-
dictoire avec une vraie compréhension du pouvoir califal, cet argument efit pesé plus lourd
et efit semblé moins péremptoire si le statut et I'importance sociale de ces poétes avaient été

décrits.

BCAI 5 (1988) P. Crone & M. Hinds: God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 125

C’est d’ailleurs, plus généralement, le « social » qui risque de faire probléme dans ce stimulant
ouvrage. Le lecteur attentif reste quelquefois sur sa faim lorsqu’il tente, & 1’aide de cette étude,
de situer au sein de leur société les protagonistes d’un drame brillamment dépeint.

Commengons par une remarque qui semble anodine : si le calife umayyade était naturellement
considéré comme 1’autorité religieuse, quels étaient les motifs de sa légitimité? Les réponses
qui nous sont ici proposées sont : il était le chef et il subsumait en lui la mécanique tribale,
les Arabes s’attachaient a I’idée d’intervention divine dans les actes des hommes. Certes. Mais
premiérement connait-on beaucoup de sociétés traditionnelles ol le dieu n’agisse pas ainsi?
Et deuxiémement par quelles procédures précises le calife subsuma-t-il une mécanique aussi
résistante; par quelles articulations internes a la société arabe elle-méme Dieu signifiait-il
Ses interventions et Ses sanctions? ... Il n’y a rien d’a priori évident a cela, et accepter de se
lancer dans ces recherches ingrates permettrait peut-étre d’asseoir sur une argumentation plus
solide que celle d’une lacune institutionnelle irrédentiste la démonstration que le systéme
religieux-califal a fonctionné un temps puis a failli.

Dr’autre part, si nous passons a 'autre aspect du méme mouvement, si nous nous penchons
sur les acteurs victorieux que furent les ‘u/ama’ et si nous filons une semblable remarque,
tout aussi naive — qui étaient-ils socialement? d’ou procédait leur prétention de légitimité? —,
les réponses avancées tournent i la pétition de principe. Nous apprenons que ces lettrés,
clercs devenus personnes privées, constituaient un groupe autonome, et reconnu puisqu’ils
s’imposérent a ’ensemble social. Ils semblaient donc avoir une fonction suffisamment stabilisée
qui leur conférit cette reconnaissance sans laquelle ils ne pouvaient s’imposer contre 1’ordre
impérial-califal. Or nous apprenons également que tout ce qu’ils opposaient a la dimension
religieuse du pouvoir califal était abstrait, non enraciné dans le terreau social, et qu’en définitive
la société qu’ils encadrérent ne fit jamais que se survivre a elle-méme, avec un Etat frappé
d’extranéité, vide d’institutions vivantes ... Peut-on raisonnablement prétendre qu’un groupe
d’hommes ait pu accaparer le pouvoir religieux et dans le méme temps ne dire que de ’abstrait,
n’étre le centre d’aucune nouvelle institution? Anthropologiquement, cela tient du paradoxe.
Il me semble que de la méme fagon que P'autorité religieuse du calife était, par nos auteurs,
trop aisément reléguée a 1’ordre de 'implicite, de la méme fagon une prétendue illégitimité
des lettrés est acceptée sans discussion. Une illégitimité qui aurait fait de I’islam un monde
obsoléte & lui-méme, manquée la chance d’une division du travail religieux entre un député
de Dieu contrélant le public et une nébuleuse de lettrés s’occupant du privé, du rituel et col-
laborant avec lui (cf. p. 109-110), passée en réalité (mais I’idée n’est qu’effleurée) I’imitation
possible et durable du modéle byzantin ...

Par ailleurs, et pour finir, la promotion du hadit prophétique, qui détermina le passage de
Iautorité califale & celle des ‘wlama’, ne fut-elle pas plus qu’un fait de circonstance, gouverné
par des considérations extérieures ou par la stratégie d’un groupe d’hommes visant le pouvoir
monopolistique? Ne fut-elle pas un changement de nature par rapport a la loi du chef ou a
la coutume, ne fut-elle pas la stabilisation d’une norme monothéiste (cf. J. Wansbrough, The
Sectarian Milieu ... )?

Ces ‘ulama’, faits d’ombre, qui défirent un islam encore sauvage, paraissent posés la comme
supports a la conviction que l'islam ne parvint jamais a maturité, c’est-3-dire a3 fonder un

BCAI 5 (1988) P. Crone & M. Hinds: God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

ordre politique et religieux. Le sujet, tel qu’il était abordé, promettait un ouvrage trés novateur,
trés dérangeant. Le programme a été en bonne partie réalisé, on ne saura désormais parler
du califat sans citer God’s Caliph, mais les deux chercheurs se sont arrétés en chemin. Deman-
dons-leur, pour la suite, qu’ils se défassent de quelques vieux démons sur la faillite de I’islam
(Pempreinte de P. Crone est, & ce propos, tellement forte ... ) et qu’ils acceptent enfin, tout
en collant aux textes, de s’enfoncer dans I’épaisseur d’un univers religieux fait de figures pleines.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

NIZAM AL-MULK, Traité de gouvernement, composé pour le Sultan Malik Chah, traduit
du persan et annoté par Charles Schefer, préface de Jean-Paul Roux. Paris, Sindbad,
1984. 382 p.

Réédition de I’ouvrage de Charles Schefer, paru en 1893 dans les collections de I’Ecole
des Langues Orientales Vivantes et devenu introuvable. Aucune modification ne semble avoir
été apportée a P’original; seule, la composition typographique est nouvelle et de lecture agréable.
Le principe méme d’un tel travail est contestable; en effet, & recomposer 1’ouvrage, pourquoi
ne pas demander a un chercheur de vérifier la traduction, de remplacer la transcription archaique
par une translittération contemporaine et de mettre & jour ’annotation en D’enrichissant de
tout ce qui a été apporté depuis un siécle? Le prix relativement élevé de ce livre pourrait faire
croire au public qu’il s’agit d’une production scientifique.

La préface de J.P. Roux, destinée au grand public, décrit les rapports entre sunnisme et
chiisme dans I’ensemble des terres musulmanes aux X¢ et XI° siécles avec une précision appro-
ximative, différenciant mal imamisme et ismailisme. L’absence de toute allusion a I’influence
des Nestoriens et des Manichéens dans I’Asie centrale pré-islamique et péri-islamique est
étonnante de la part d’un bon spécialiste de I’histoire ancienne des Turcs. Pour le reste, cette
préface remet en place quelques données sur Nizdm al-Mulk et sur les Seljoucides utiles a
la compréhension du texte.

La traduction de Schefer est difficile 4 juger pour qui ne pratique pas le persan et ne dispose
pas du texte original. Le chapitre long et confus que Nizdm al-Mulk consacre a I’histoire des
Carmates, mettant sous cette appellation générale des hérésies variées, semble parfois comporter
des contresens, mais on ne peut savoir s’il s’agit d’erreurs imputables au vizir ou a son tra-
ducteur.

En P’état, quelques passages doivent toutefois retenir I’attention de [’historien. Au chapitre 1,
le vizir donne la liste des investissements revenant au Sultan, creusement des ganawdt et des
canaux, construction des ponts, repeuplement des villages par transfert de population, mise
en culture de terres & I’abandon, édification de caravansérails sur les routes royales, fondation
de villes nouvelles et de places fortes, érection de monuments et de palais. Les chapitres 48
et 50 concernent la gestion des finances publiques, établissement par écrit d’un budget prévi-
sionnel annuel prenant en compte les variations survenues dans les dépenses et dans les recettes,

BCAI 5 (1988) P. Crone & M. Hinds: God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



