1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 119

qu’on doit a la science et au talent de M. Cook d’avoir été exposés avec clarté et dans une langue
simple. Le premier, que I’on pourra abondamment accepter ou réfuter, est que I’islam naquit
du judaisme. Le second, qu’avance tout le livre, dans sa forme comme dans son contenu, est
qu’il n’y a guére de biographie possible de Muhammad; ’objet historique se trouve ailleurs.
Ce n’est pas un mince mérite que de ’avoir non pas dit mais montré.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

Fatima MERNIssI, Le harem politique. Le prophéte et les femmes. Paris, Albin Michel,
1987. 21 cm., 293 p.

Une femme peut-elle diriger un état musulman? Telle est la question qu’a posée F. Mernissi,
sociologue marocaine, dans une épicerie de quartier, pour s’entendre rétorquer : « Ne connaitra
jamais la prospérité, le peuple qui confie ses affaires & une femme ».

Ce hadith, aussi célébre qu’irrévocable, aurait été proféré par le prophéte Mohammed et
consigné ensuite par un de ses disciples. Entre autres sentences, celle-ci a valeur de dogme en
Islam. Elle consacre I’exclusion des femmes du champ politique, par référence aux textes
fondateurs — Coran et hadiths — qui structurent « I’imaginaire social » (! des musulmans et
légitiment leurs comportements sociaux, politiques, juridiques et religieux.

A partir de cette constatation, ’auteur pose, dans cet ouvrage, le probléme plus général de
Péviction des femmes en Islam de la sphére publique et de la réglementation des rapports entre
les sexes, par la seule interprétation des textes sacrés officialisée et autorisée par I’histoire. Pour
comprendre et éclairer le mystére de la misogynie que doivent affronter aujourd’hui les femmes
musulmanes, F. Mernissi a entrepris avec courage et acharnement, de refaire «le voyage aux
sources »,

Pour répondre a cette question, elle procéde & une véritable investigation & travers ’énorme
masse de la littérature religieuse qui commente paroles, faits et gestes du prophéte, en confron-
tant les textes dans leurs versions contradictoires, en faisant état des controverses et en mettant
en lumiére certaines circonstances, personnages ou événements que la « mémoire historique »
a délibérément censurés.

Cette ¢tude souléve implicitement un autre débat, tout aussi central que celui du rapport
entre les sexes : les conditions de production, de transmission et ’exégése du message révélé,
comme €émanation de la parole divine. La méthode s’appuie d’abord sur le Coran et sur la
lecture d’auteurs dignes de foi comme Tabari, & partir du Tafsir et du Ta’rih, Ibn Hisam,
auteur de la Sira, Ibn Sa’d, auteur des Tabagat al-kubrd, Ibn Hagar, auteur du répertoire
al-Isaba, ainsi que sur I'important recueil de hadiths de Buhiri et celui de Nasa’i,

En livrant ce «récit-souvenir », puisé aux éléments de la « mémoire-souvenir », ’auteur
avance la theése du détournement du contenu du message prophétique initial 3 vocation

(1) Selon une expression de G. Duby et J. Le Goff,

BCAI 5 (1988) F. Mernissi: Le harem politique. Le Prophete et les femmes, recensé par M. Paris )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

égalitaire, de la falsification du contexte historique de I’époque de la révélation coranique et ceci
dés ’origine, lors du passage de la tradition orale aux textes écrits. Elle explique ensuite pour-
quoi et comment, a partir de ’artifice de P’interprétation, il y a eu manipulation du sacré dans
un sens défavorable aux femmes.

Une enquéte faite sur les origines de certains hadiths (), les circonstances historiques qui
ont présidé a leur transmission, I’identité et la personnalité de leurs auteurs tels Abd Bakra
et Abit Hurayra, induit & une mise en cause de leur authenticité. Ces personnages, déja contestés
par leurs contemporains, paraissent avoir agi davantage par souci d’opportunisme, de misogynie
ou de vengeance, plus guidés par des intéréts politiques immédiats que par souci d’exactitude
et fidélité a la parole de Mohammed.

Ces hadiths qui entérinent, au nom de la foi religieuse, 1a mise a 1’écart des femmes, les
condamnant a évoluer dans un espace réservé — celui du privé — ont force de loi et imprégnent
jusqu’a aujourd’hui la vie quotidienne de toute musulmane. Ces éléments invitent a la réflexion
et a la vigilance lorsque prenant le sacré pour argument « on asséne au croyant des vérités
premicres aux conséquences historiques » aussi graves que celle qui atteste, en pays d’Islam,
la séparation des sexes.

Cette discrimination sexuelle, inscrite dans les Ecritures, ne correspond pas a la réalité
historique de la société médinoise du 7°¢ siécle décrite par ’auteur. En tenant compte de toutes
les informations disponibles, elle fait émerger une histoire des femmes de la premiére commu-
nauté musulmane : leur réle politique réel, leur participation active, leur influence sur la vie
publique et religieuse, leur désir d’émancipation. « L’apparition du phénoméne coranique comme
événement de contestation intellectuelle » (*) a encouragé un véritable mouvement de protestation
des femmes, reflet d’une forte demande sociale, sollicitant [’arbitrage du prophéte sur le droit
a I’héritage, a la guerre, les positions sexuelles et la violence physique. L’une des épouses de
Mohammed, Umm Salama, divorcée, meére de quatre enfants, femme mire et politiquement
avertie, aurait cristallisé autour d’elle un mouvement d’opinion en faveur d’une définition claire
des role et place assignés a la femme dans la société musulmane en gestation et défendu auprés
du prophéte le droit des femmes a &tre citées dans le Coran. Elle serait ainsi 4 I’origine de la
révélation de versets pronant 1’égalité des sexes (3,

Drautre part, il parait impossible d’ignorer le rble politique, stratégique et intellectuel de
premier plan exercé par Aicha, I’épouse préférée du prophéte. Personnalité riche dont il reconnut
Iui-méme la valeur, experte en religion, Aicha apporta sa contribution en tant que source
religieuse, nuangant ou contestant certains hadiths. Respectée et admirée de ses contemporains,
les idéologues et historiens ne retiendront d’elle que I'image d’une « séditieuse et d’une meur-
triére », responsable du malheur survenu aux musulmans aprés la premiére fitna, et dont
I’exemple servira a justifier I’exclusion de toutes les femmes du domaine politique. Pour complé-
ter le tableau historique de la Umma qui gravitait autour du prophéte 3 Médine — période ol
furent révélés la majorité des versets sur les femmes — 1’auteur nous livre une myriade de détails

M Cf. p. 85-100. — @ Cf. M. Arkoun, «La critique de la raison islamique» — & Cf. p. 150,

BCAI 5 (1988) F. Mernissi: Le harem politique. Le Prophete et les femmes, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 121

intéressants sur la personnalité de Mohammed, sur sa vie privée, sur la maniére dont il dirigeait
ses expéditions en compagnie de ses épouses, sur ses comportements & 1’égard des femmes,
ses démélés conjugaux. A travers cette description, le prophéte apparait, sans conteste, favorable
aux femmes et porteur d’un message égalitaire entre les sexes.

11 ne prévoyait d’ailleurs, aucune séparation dans la vie des femmes entre la sphére publique
et la sphere privée. A cet égard, dans un des chapitres les plus intéressants intitulé « Le prophéte
et I’espace », F. Mernissi explique comment, a partir de ’architecture congue par lui de 1’ouver-
ture des chambres des épouses sur la salle de priére, de la possibilité qu’elles avaient de passer
de 'une a l’autre, de «cette osmose spatiale entre foyer et mosquée », il affirmait, par 13,
symboliquement sa volonté d’associer les femmes a la conduite des affaires publiques, condi-
tionnant ainsi leur rapport futur au politique et au religieux.

D’aprés I'auteur, les textes qui justifient la pratique sociale, fondée sur la ségrégation des
sexes en Islam, fonctionnent sur un «impensable» (1), en jetant I’interdit sur le contexte
historique de la révélation et sur son sens primitif. Il y a donc eu, selon elle, manipulation du
sacré pour assurer la suprématie masculine & des fins politiques, idéologiques et matérielles,
au moment de la consignation par écrit de la vérité révélée, puis par le biais de ’interprétation
du Coran et des hadiths agissant comme « des textes-pouvoirs ».

La présence de certains versets contradictoires serait 1’expression des tensions sociales et
des conflits qui agitérent la société médinoise au temps du prophéte : entre ceux qui pronaient
I’extension de la notion d’égalité & tous les domaines de la vie et ceux qui s’imposérent pour
la restreindre a la vie publique. Si Mohammed a symbolisé la cause des femmes, ‘Umar, lui,
aurait joué le rdle de porte-parole de la résistance masculine, rassemblant autour de lui le
mécontentement des traditionnalistes soucieux de préserver les priviléges énormes acquis avant
I'Islam, comme en témoignent les débats houleux sur I’héritage, 1’esclavage et la prostitution
des femmes captives, la pratique de la sodomie (2 et la violence physique. L’auteur voit, a
travers ces deux personnages, I’affrontement de deux tendances, de deux attitudes opposées
sur la relation entre les sexes. A la mort du prophéte, ’inachévement du message prophétique
s’exprime par I’absence d’une législation claire régissant les rapports entre les sexes. L’utilisation
du sacré, dans la tradition des hadiths, servira & couvrir des intéréts immédiats en cette période
troublée aussi par des luttes pour la succession au pouvoir. Ainsi I’histoire de I’exégése sera
jalonnée d’interprétations fallacieuses quant aux circonstances historiques des révélations, et
de commentaires linguistiques abusifs.

L’exemple le plus frappant est celui du higab auquel I’auteur consacre un chapitre. Ce terme,
riche de sens, prendra au cours du temps une connotation négative et sera interprété de fagon
restrictive. La révélation du higab (verset 53, sourate 33), faite dans des circonstances précises,
avait, a Dorigine, une portée symbolique d’ordre éthique marquant une volonté de rupture
— un seuil — entre le public et le privé, le profane et le sacré. Matériellement réduit au
sens de voile, il marquera l’isolement de la femme du monde extérieur, la division sexuelle de
I’espace musulman et fonctionnera comme le «concept-clé» de I’identité musulmane. Le débat

(1) Cf. M. Arkoun, op. cit. — (@ Pratique répandue chez les quraysites de la Mekke. Cf. p. 184-194.

BCAI 5 (1988) F. Mernissi: Le harem politique. Le Prophete et les femmes, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

sur le terme safik introduira une spécification de sexe pour mieux exclure les femmes de
I’héritage.

Cet ouvrage sérieux et fort intéressant apporte une contribution originale pour une nouvelle
interprétation de la question féminine en Islam. Par rapport aux ouvrages antérieurs sur ce
théme, qui affirment tous comme postulat I’apparition de I’Islam comme un progrés par rapport
a la gahiliyya, cette démarche située dans un cadre historique, politique, social et économique
représente une étape sur le plan scientifique. Elle ouvre des perspectives de réflexion sur la
relation des musulmans a leur histoire, au temps et & la mémoire. On y mesure la fragilité
d’une pensée fondée sur la vérité révélée ou le politique, le social, le juridique et le religieux
s’imbriquent au point de se confondre. La mise en place d’une histoire officielle, lieu interdit,
contr6lé par les théologiens, juristes et autres experts en science religicuse, censeurs de la
mémoire, gardiens et défenseurs d’un ordre moral que les femmes ont, semble-t-il, refusé aux
débuts de I'Islam (cf. le réle subversif joué par la petite fille du prophéte, Sukaina) et qu’elles
acceptent aujourd’hui, empéche 1’émergence d’une conscience historique objective.

Certes, certaines réserves sont a formuler : ’exaltation d’un islam originel idéal, la mythi-
fication du prophéte quant & ses intentions égalitaires et ’outrance de la stigmatisation de
‘Umar, tenu pour responsable de toutes les déviations ultérieures.

C’est pourtant en empruntant les mémes voies — celles du retour aux sources — que les
fondamentalistes, qui, eux, veulent maintenir la femme d’aujourd’hui dans son statut inférieur,
que F. Mernissi conclut & la nécessité et & 'urgence du changement de I'image de la femme
musulmane au présent.

Cet ouvrage, implicitement riche de questionnements futurs, pourrait bien apparaitre comme
subversif en ce sens qu’il induit, au-dela du procés des Ecritures & une relecture objective du
passé, a une laicisation de la pensée, voire & une nécessaire séparation des pouvoirs en islam
entre le sacré et le profane, Ie religieux et le politique, I'espace privé et I’espace public.

Mireille PARIis
(C.N.R.S.-LR.EM.A.M., Aix-en-Provence)

Patricia CRONE & Martin HINDS, God’s Caliph. Religious authority in the first centuries
of Islam. Cambridge, Cambridge University Press, 1986. 155 p.

Le propos essentiel de ce petit livre est d’entrée clairement exposé. 1l s’agit de définir la nature
du califat primitif. L’idée est généralement admise que l’institution était purement politique,
ou plutdt que l'autorité religieuse du calife n’émergea, et de fagon conflictuelle, qu’en un
second stade. Le pouvoir religieux, revenant au seul Prophéte Muhammad, se scellait avec lui;
il ne se prolongeait que par les Compagnons qui se rappelaient et transmettaient ce qu’il
avait dit et prescrit. Puisque les premiers califes étaient de fait des Compagnons, ils pouvaient
dans une certaine mesure faire coincider en eux les pouvoirs politique et religieux. Mais la
contestation de ‘Ali et ’avénement des Umayyades rompit la chaine califale de 1’autorité
religieuse qui passa aux récepteurs de la parole prophétique, les ‘wlama’. A cette acception

BCAI 5 (1988) F. Mernissi: Le harem politique. Le Prophete et les femmes, recensé par M. Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



