1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 117

L’inscription fragmentaire Av. Bilisian 6 contient le nom d’un roi sabéen ancien : elle prouverait
que la région dépendait de Saba’ (et non de Qataban) 4 haute époque, si on pouvait étre siir qu’elle
n’a pas été déplacée (crainte formulée par I’éditeur, p. 76). Av. Na'd 9 enfin mentionne un
certain Na3a’karib Yuha’'min Ibn Gurat, qayl de la tribu Dmry, qui pourrait bien &tre identifié
avec ’auteur de Ja 643 + 643 bis et avec le souverain homonyme (voir Chr. Robin, ibid., p. 146).

La troisiéme contribution, par Lidia Bettini, s’intitule « Notes sur I’arabe parlé & Baraddin »
(p. 117-159) et la quatriéme, par Giovanni Canova, « Témoignages hilaliens dans le Yémen
oriental » (p. 161-185). Grice aux textes qu’elles comportent, la connaissance des dialectes
arabes du Yémen central fait de notables progrés; quant a la « Geste des Bani Hilal », dont
I’étude mobilise un nombre de plus en plus grand de chercheurs, la voila qui s’enrichit de données
entiérement nouvelles puisées a la source, en Arabie.

Cette publication de qualité, qui fait honneur a I’Université de Florence, a également comme
mérite d’avoir été publiée trés rapidement. On ne regrettera qu’une seule chose : la médiocrité
des deux cartes hors-texte. La seconde, de plus, comporte une erreur : le site de Bayniin ne se
trouve pas a 9 km. au sud-sud-ouest d’al-Baraddiin mais a 6 km. au nord-est.

Christian RoBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Michael Cook, Muhammad. Oxford, Oxford University Press, 1983. 94 p.

Il y aurait en principe peu a dire, a des spécialistes, de ce genre d’ouvrage. Entrant dans une
(belle) collection anglaise de vulgarisation (Past Masters), il aurait d{ se limiter & faire le point,
pour un public large, de ce que nous pouvons savoir sur Muhammad. L’auteur pouvait alors,
assez naturellement, prendre quelque distance par rapport a la littérature hagiographique et
tenter, comme 1’ont fait déja nombre d’historiens, de recomposer une image possible du fon-
dateur de I’islam. Il efit nuancé les traits d’une silhouette difficile a cerner, et efit présenté
rapidement, sur tel ou tel point important d’interprétation, son choix et ses raisons ... M. Cook
ne fait rien de cela, et c’est sa démarche elle-méme qui nous intéresse.

Quelques considérations générales sur le monothéisme introduisent a la question de I’émergence,
en Arabie occidentale, d’une croyance si motivante en un seul Dieu (chap. 1). Une imprégnation
monothéiste, qui avait commencé bien avant la naissance de Muhammad, avait deux vecteurs
possibles : les contacts avec les empires byzantin (chrétien) et sassanide (partiellement chris-
tianisé), ’existence de communautés juives en Arabie elle-méme. Cependant les sociétés arabes
restaient, au temps de Muhammad, majoritairement polythéistes. Le brusque triomphe du
monothéisme muhammadien ne peut guére, constate M. Cook, s’expliquer par une infiltration
sur la longue durée ... La question reste, provisoirement, en suspens.

Vient ensuite la biographie de Muhammad, résumée en ses actes les plus saillants, d’apres
surtout la Sira d’Ibn Ishdq (chap. 2 : 12 pages sur les 94 de ’ouvrage!). Les chapitres suivants
sont consacrés aux effets de rationalisation de la révolution monothéiste arabe. Le chap. 3
reprend 3 gros traits la vision stable de ’univers islamique, avec une définition trés déshumanisée

8 A

BCAI 5 (1988) M. Cook: Muhammad, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N® 5

de Dieu, une insistance répétée sur Son omnipotence, et, conséquemment, le peu de libre
arbitre supposé a4 I’homme. L’histoire monothéiste du genre humain (chap. 4) a, bien évidem-
ment, la méme ossature pour les Musulmans que dans la Bible; I’ancrage du monothéisme
dans le passé mythique de ’Arabie repose sur 'idée que Dieu envoie un messager a chaque
peuple (Salih pour les Tamid ...), et surtout sur la descendance par Isma‘il d’Abraham;
Phistoire prophétique biblique et sa réalisation arabe engagent la mission de Muhammad,
dans une continuité mais aussi dans sa singularité. Quant a la Loi dans I’islam (chap. 5), quoi de
plus normal que d’insister sur elle tant I'islam est une religion légalitaire et ceci, intrinséque-
ment, de fagon largement indépendante de la profession de foi monothéiste. Enfin la politique,
selon I'islam, est (chap. 6) fondamentalement I’emboitement des concepts d’oppression du juste,
d’exil, de guerre sainte, de communauté de croyants née de cet exil; a la différence de la nation
mosaique, ’ennemi du fidéle n’est pas I’étranger mais I’incroyant, I’hypocrite — ceci, qui tient
plus de I’éthique théorique que de la politique du Dieu d’un peuple, eut une importance
considérable sur le devenir d’une société établie dans les pays conquis, loin du monde tribal
d’Arabie, ne pouvant plus vivre ces actes fondateurs qu’étaient 1’émigration, la guerre sainte

permanente ...
Abordant les sources écrites de I’hagiographie muhammadienne (chap. 7), M. Cook fait une
critique serrée du type de récits transmis par Ibn Ishiq, AI-WAaqidi ... et penche pour I'idée

que ceux-ci s’appuyérent, non pas sur une continuité de transmission, mais sur une tradition
orale multiforme et incontrdlée et que les dites chaines d’authenticité ont été forgées par ceux-la
mémes qui mettaient en circulation tous les récits a caractére dogmatique ou législatif. Le
Coran n’est par ailleurs pas une source originaire, il est composite et il contient trés peu d’infor-
mations — si I’on excepte les commentaires ultérieurs — sur le Prophéte lui-méme. Les évidences
externes, enfin, sont insignifiantes : M. Cook résume en quelques paragraphes les points
essentiels qui ont fait la célébrité de Hagarism, il est inutile de les rappeler longuement ici
(les Arabes sont des Moagaritai, Muhammad est encore vivant en 634, la « Constitution de
Médine » indique que le premier acte de distinction communautaire est la relation aux Juifs :
’islam naquit en Syrie-Palestine d’une conquéte arabe et d’une revendication identitaire juive ...).

Le probléme des origines de I’islam (chap. 8) clot I’ouvrage. C’est, bien siir, sur des images
opposées du Prophéte que s’arrétent les interrogations, car si les comparaisons s’avérent
possibles, et méme aisées, entre I’islam et les autres monothéismes, ainés et voisins, elles ne
nous disent nullement comment les éléments considérés comme empruntés parvinrent 8 Muham-
mad. Somme toute, propose M. Cook, le judaisme semble avoir nettement plus influencé I’islam
que le christianisme — or les hagiographies de Muhammad nous disent, & partir de tel ou tel
événement relaté, que les actes de fondation communautaire s’accomplirent dans un systéme
de relations a des groupes juifs ... Il est nécessaire d’affirmer que le génie de Muhammad fut
de galvaniser ces tribus guerriéres, mobiles, disponibles, pour leur faire construire un empire.
Cet islam, cependant, ayant retenu du monothéisme ’incommensurable distance, sans pathos,
a Dieu, et du judaisme l’irrépressible force identitaire, se donnait de I’univers une vision de
froidure (« bleakness ») inaltérée.

Que retenir de ce travail, qui est tout sauf candide? De longues discussions sous-jacentes,
un arriére-plan épais de représentations acceptées ou contestées. Retenons surtout deux points,

BCAI 5 (1988) M. Cook: Muhammad, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 119

qu’on doit a la science et au talent de M. Cook d’avoir été exposés avec clarté et dans une langue
simple. Le premier, que I’on pourra abondamment accepter ou réfuter, est que I’islam naquit
du judaisme. Le second, qu’avance tout le livre, dans sa forme comme dans son contenu, est
qu’il n’y a guére de biographie possible de Muhammad; ’objet historique se trouve ailleurs.
Ce n’est pas un mince mérite que de ’avoir non pas dit mais montré.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Paris)

Fatima MERNIssI, Le harem politique. Le prophéte et les femmes. Paris, Albin Michel,
1987. 21 cm., 293 p.

Une femme peut-elle diriger un état musulman? Telle est la question qu’a posée F. Mernissi,
sociologue marocaine, dans une épicerie de quartier, pour s’entendre rétorquer : « Ne connaitra
jamais la prospérité, le peuple qui confie ses affaires & une femme ».

Ce hadith, aussi célébre qu’irrévocable, aurait été proféré par le prophéte Mohammed et
consigné ensuite par un de ses disciples. Entre autres sentences, celle-ci a valeur de dogme en
Islam. Elle consacre I’exclusion des femmes du champ politique, par référence aux textes
fondateurs — Coran et hadiths — qui structurent « I’imaginaire social » (! des musulmans et
légitiment leurs comportements sociaux, politiques, juridiques et religieux.

A partir de cette constatation, ’auteur pose, dans cet ouvrage, le probléme plus général de
Péviction des femmes en Islam de la sphére publique et de la réglementation des rapports entre
les sexes, par la seule interprétation des textes sacrés officialisée et autorisée par I’histoire. Pour
comprendre et éclairer le mystére de la misogynie que doivent affronter aujourd’hui les femmes
musulmanes, F. Mernissi a entrepris avec courage et acharnement, de refaire «le voyage aux
sources »,

Pour répondre a cette question, elle procéde & une véritable investigation & travers ’énorme
masse de la littérature religieuse qui commente paroles, faits et gestes du prophéte, en confron-
tant les textes dans leurs versions contradictoires, en faisant état des controverses et en mettant
en lumiére certaines circonstances, personnages ou événements que la « mémoire historique »
a délibérément censurés.

Cette ¢tude souléve implicitement un autre débat, tout aussi central que celui du rapport
entre les sexes : les conditions de production, de transmission et ’exégése du message révélé,
comme €émanation de la parole divine. La méthode s’appuie d’abord sur le Coran et sur la
lecture d’auteurs dignes de foi comme Tabari, & partir du Tafsir et du Ta’rih, Ibn Hisam,
auteur de la Sira, Ibn Sa’d, auteur des Tabagat al-kubrd, Ibn Hagar, auteur du répertoire
al-Isaba, ainsi que sur I'important recueil de hadiths de Buhiri et celui de Nasa’i,

En livrant ce «récit-souvenir », puisé aux éléments de la « mémoire-souvenir », ’auteur
avance la theése du détournement du contenu du message prophétique initial 3 vocation

(1) Selon une expression de G. Duby et J. Le Goff,

BCAI 5 (1988) M. Cook: Muhammad, recensé par Chr. Décobert _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



