110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

fournissent par ailleurs un éclairage intéressant, le premier par rapport au réle d’une critériologie
d’inspiration religieuse, le second en vis-a-vis des tentatives de synthése encyclopédiques.

Le présent volume — résumé succinct d’un travail de doctorat — aboutit donc a des conclu-
sions riches et variées. La spécificité iranienne de ces travaux encyclopédiques résiderait
principalement dans I’importance accordée aux sciences, donnant le primat & I’information
scientifique sur Daspect de divertissement ou de simple culture générale. D’autres pistes de
recherches fécondes pourraient partir de ces comparaisons et de ces remarques. La encore,
I’esprit de synthése doit &tre interpellé et mis & I’épreuve.

Pierre LORY

(Université de Bordeaux III)

al-Mawsii'a al-falsafiyya al-‘arabiyya. Tome 1 : al-Istilahat wa-I-mafahim. Directeur de
la rédaction : Ma‘n Ziyada. (Beyrouth), Ma‘had al-Inma’ al-‘arabi, 1986. 855 p.

Il s’agit de la premiére partie d’une encyclopédie philosophique arabe, qui doit en comporter
trois. L’éditeur s’explique longuement dans la préface (p. 7-12) sur I’histoire et la nature du
projet, et il faut admirer la persévérance et ’enthousiasme qui I’animent et qui ont permis la
publication que voici.

C’est un projet né au Liban mais qui se veut inter-arabe et, de fait, nous avons reconnu des
collégues marocains dans la liste des cinquante et un collaborateurs qui se trouve p. 5; mais
nous regrettons de ce point de vue 1’absence de quelques grands spécialistes de la philosophie
arabe comme Badawi, Jabre, Georr, ou que [’on n’ait pas recouru aux travaux de Lahbabi ou
Saliba, sans parler de nombreux autres absents. Mais comme le dit le rédacteur de la préface,
tous les spécialistes sollicités n’ont pas répondu & son appel. Peut-&tre serait-il possible, dans
une prochaine édition, d’indiquer la fonction et 1’origine géographique des collaborateurs de
fagon a mieux faire ressortir, le cas échéant, le caractére inter-arabe de I’entreprise. Quoi qu’il
soit, ¢’était un projet ambitieux que de mener ainsi & bien, malgré les « difficultés » que connait
le Liban, une telle entreprise dont le but est de rendre compte de la philosophie aussi bien
arabe que vue par des Arabes, et cela en trois parties principales : les termes et les concepts
— c’est celle qui est publiée aujourd’hui —, les écoles, les doctrines et les courants philoso-
phiques, dans la seconde partie, et enfin les noms propres dans la troisi¢éme partie.

Les circonstances ont commandé sans doute cette division tripartite du projet, dans la mesure
ol cela rendait chaque partic indépendante des deux autres et permettait une plus grande
souplesse dans la publication. Par ailleurs, I’ordre des parties a aussi été commandé par le
souci de satisfaire le besoin le plus urgent en sorte que, méme si une partie seulement de 1’ency-
clopédie devait paraitre, ce soit celle qui présentait les termes et les concepts. Ce faisant, le
projet échappait a la nécessité d’avancer au méme rythme sur tous les fronts, ce qui aurait
considérablement ralenti le travail et surtout la publication.

On peut louer les auteurs du projet de leur souci déclaré de faire eeuvre originale en arabe
et de ne pas étre le reflet d’autres ceuvres du méme genre ou la transposition d’une autre ency-
clopédie. Ceci se traduit par la décision de traiter, chaque fois que cela se présente, la pensée

BCAI 5 (1988) M. Ziyada (éd.): al-Mawsu‘a al-falsafiyya al-‘arabiyya, t. I. al-Istilahat wa I-mafahim, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 111

arabe dans sa spécificité. Et ensuite par le parti pris de ne pas privilégier un courant ou une
école philosophique particuliére. Certes, comme le dit 1’éditeur, la neutralité est impossible,
surtout en philosophie, mais le souci de «non-alignement» a fait préférer, le cas échéant,
le recours aux notes additionnelles plutdét que les corrections ou les amendements apportés
aux articles rédigés. C’est ainsi que les 323 articles sont signés chaque fois par I'un des nom-
breux collaborateurs, certains étant pourvus de compléments de la rédaction ou d’un autre
rédacteur.

L’une des difficultés de ce genre d’entreprise réside dans son immensité : le nombre des
termes philosophiques utilisés par les seuls philosophes arabes appartenant au courant de la
Falsafa est déja considérable — le lexique, devenu classique, de Goichon pour la seule langue
philosophique d’Ibn Sini comporte 192 entrées — et il faudrait élargir la notion de philosophie
a I’ensemble de la pensée arabe. Que dire alors lorsque 1’on passe a 'ensemble du vocabulaire
philosophique qu’il faut rendre en arabe. Les rédacteurs ont dit opérer un choix sur lequel ils
ne s’expliquent pas, si ce n’est en disant, comme nous 1’avons déja relevé, qu’ils s’intéressaient
tout particuliérement 4 la pensée arabo-musulmane — et pas seulement & la Falsafa. En ne
retenant que 323 termes pour en faire des entrées, les auteurs ne se sont pas facilité la tiche
car il fallait éliminer de nombreuses notions, et nous avouons que le résultat du choix suscite
parfois quelque étonnement. Certes, 1’éditeur fait état de lacunes dans I’ceuvre. Elles sont nor-
males, il s’en explique, en rappelant que ’ceuvre ici présentée n’a été mise en chantier qu’en
1981 (d’aprés une idée remontant 3 1978). Cinq années plus tard, en 1986, parait I'ouvrage
que nous présentons, ce qui est effectivement un délai assez bref, surtout si I’on prend en consi-
dération les nombreuses difficultés dues a la guerre civile libanaise. Il reste tout de méme
quelques manques étonnants qu’un rapide survol décéle, ce qui ne préjuge pas d’autres lacunes
qui pourraient faire I’objet, comme le suggére le présentateur, de corrections ou de compléments
dans les prochaines éditions. C’est ainsi que 1’on s’étonnera de ne pas trouver dans I’index les
termes ustuqus et hayula : ils ne figurent que dans les trois derniéres lignes de l’article ‘unsur,
sans aucune mention du fait que pour les Arabes, comme le développe explicitement Farabi
dans son Kitdb al-Huriif (§ 156, p. 159), il ne s’agit pas de trois termes synonymes ou inter-
changeables dans la langue philosophique arabe. De méme, il n’a pas été possible de retrouver
dans P’index le terme ra’y, « opinion », qui n’est pas synonyme de zann et auquel la pensée
arabe a recours; de méme que as/, « principes », dont Pimportance est considérable et qui
dans une encyclopédie embrassant la pensée arabe appelait aussi une étude sur far®: le terme
mabda’ ne peut le remplacer. De la méme fagon fas/ manque & ’appel de I’index, tout comme
igmd’ ou igtima. Pareillement, Darticle luga nous fait regretter 1’absence de développements
sur lisan, ‘ibara, ou kaldm : ce dernier terme intéresse les philosophes plus largement que dans
son usage de “ilm al-kalam. Un article sur laysa, que ’on retrouve chez Kindi, n’aurait sirement
pas manqué d’intérét pour qui s’intéresse 4 la pensée arabe, tout comme une étude sur le
giyas au sens d’analogie et non plus seulement de syllogisme; de méme V’article mantiq fait
la part belle a la logique formelle, au détriment de la conception de la logique que 'on trouve
chez les Falasifa. Pourquoi mumkin éclipse-t-il imkan? pourquoi ne trouve-t-on pas awwal et
les termes qui en dérivent? ni batil ni sahih, ni aucun terme de cette derniére racine? pourquoi
ta’lif pour synthése (ou zawlif!) alors que la plupart des vocabulaires philosophiques préférent

BCAI 5 (1988) M. Ziyada (éd.): al-MawsU‘a al-falsafiyya al-‘arabiyya, t. I. al-Istilahat wa I-mafahim, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

tarkib et que Farabi (cité dans Darticle zahlil, « analyse ») utilise justement, dans ce contexte,
tarkib? Par ailleurs, dalil ne peut étre traité par daldla, etc. etc.

Encore une fois, il ne s’agit que de quelques étonnements qui furent les ndtres, mais dans
le domaine du choix des termes & retenir pour la constitution d’une liste de concepts et de
notions, tout choix reste subjectif et ne peut donc étre entiérement justifié.

Signalons aussi, indépendamment du probléme des termes retenus, que le terme de wigdan
ne figure que sous 1’entrée damir, alors qu’il est utilisé dans d’autres articles de l’ouvrage
avec un sens qui déborde celui de conscience morale. Que Freud est absent de l’article wa'y
alors qu’il figure, heureusement, en bonne place dans ’article /d-wa’y. Qu’lbn Sind et Goichon
auraient été bien utiles, sans parler de Farabi, pour article dat. Sans compter que nous pré-
férons — et nous ne sommes pas le seul — “ilm al-nafs plutdét que ‘ilm nafs pour « psycho-
logie »; que le terme de guwwa considéré dans son rapport a fi*/ ne peut en aucune fagon &tre
rendu par « force »; que ’article consacré & purdfa parle plutdt de mythe que de « superstition »
(comme le précise la traduction du terme), tout comme D’article ustira.

Ce ne sont que des critiques de détail. Nous le disons & nouveau, il s’agit d’une ceuvre
difficile, et celle-ci a le mérite de proposer des articles, souvent développés, sur un certain
nombre de notions. Que le lecteur émette ’'une ou ’autre réserve ne I’empéchera pas de tirer
de grands profits et de nombreux enseignements de cette somme.

Une grande qualité de ce genre d’ouvrages est d’étre facile et commode a consulter. Les
auteurs en sont conscients, puisqu’ils ont adopté ’ordre alphabétique qui est celui de la consul-
tation plutét que celui de la lecture. De méme il faut particuliérement souligner ’impression
trés claire, les caractéres agréables a lire et le grand soin apporté a I’édition (des lapsus comme
bi-sifa ru’asa’ au lieu de bid"a ru’asd@’ pour « oligarchie », p. 380, sont rares). Du fait de ces
grandes qualités de ’ouvrage, qu’il nous soit permis d’émettre un veeu pour les éditions ulté-
rieures. Ce veeu concerne le domaine des index : "ouvrage n’en comporte qu’un qui est la
simple liste des notions arabes ayant fait I’objet d’un article. Mais dans le corps de I’ouvrage
les auteurs ont pris soin de donner les équivalents frangais, anglais et allemand de ces termes.
Un index pour chacune de ces langues aurait été le bienvenu, comme cela existe dans bien
d’autres ceuvres similaires. Et de ce point de vue, il faut dire que le terrain, sur ce point précis
du vocabulaire philosophique, est moins vierge que ne le laisse entendre la préface, et la liste
serait longue des ceuvres qui ne sont pas de simples listes de termes mais qui définissent, com-
mentent et expliquent des notions philosophiques, méme si elles débordent le domaine de la
pensée. Quant a l’index arabe, il aurait gagné a comporter davantage d’entrées au lieu de se
limiter & un seul terme quand le titre de 1’article en comporte deux, ou d’omettre des notions
importantes ne figurant pas dans les titres et que ’on pourrait étre en droit de chercher dans
une ceuvre encyclopédique de ce genre. L éditeur fait état aussi de la difficulté rencontrée pour
le systéme des références et des renvois. On regrettera que fréquemment, dans certains articles,
la citation tienne lieu d’exposé et que la référence précise fasse parfois défaut. Et surtout,
il aurait été trés utile de faire des renvois a des corrélats, 3 d’autres articles pouvant éclairer
ou compléter 1’exposé.

Nous avons émis d’autant plus volontiers ces quelques réserves que le rédacteur fait part
du sentiment qu’il a des imperfections de 1’ouvrage et du désir de le corriger et de I’amender

BCAI 5 (1988) M. Ziyada (éd.): al-MawsU‘a al-falsafiyya al-‘arabiyya, t. I. al-Istilahat wa I-mafahim, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 113

dans les rééditions & venir. Nous ne voudrions pas terminer sans redire I’intérét de cet ouvrage
et ’admiration que nous avons pour ses promoteurs qui ont réussi dans les circonstances que
I’on sait a produire un travail de cette qualité.
Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux III)

BCAI 5 (1988) M. Ziyada (éd.): al-MawsU‘a al-falsafiyya al-‘arabiyya, t. I. al-Istilahat wa I-mafahim, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 . BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE.

Dirasat ta’rih al-Gazira al-‘arabiyya | Studies in the History of Arabia, 1l : al-Gazira
al-‘arabiyya qabl al-islam | Pre-Islamic Arabia, Proceedings of the Second Inter-
national Symposium on Studies in the History of Arabia, Jumada 1, 1399 A.H./
April, 1979, sponsored jointly by the Department of History and Department of
Archaeology and Museology, College of Arts, King Saud University (formerly
Riyadh University), Riyadh. Executive Editors : Abdelgadir M. Abdalla, Sami
Al-Sakkar, Richard Mortel; Supervision by Abd Al-Rahman T. Al-Ansary, Riyadh
(King Saud University Press), 1404 A.H./ 1984. 23 x 30 cm., xxx1x + 205 p. (45 +
428 en pagination arabe), 10 cartes, 51 pl. et 42 fig.

L’Université de Riyad, devenue Université du roi Sa“dd, poursuit la publication des actes
des colloques qu’elle a organisés. Un premier volume en deux tomes, consacré aux sources
historiques relatives & 1’Arabie, avait été publié en 1979 (V). Le deuxiéme est sorti en 1984 et
a été diffusé début 1986; il présente les mémes qualités et la méme richesse que le précédent.

L’ouvrage édite 20 communications en langue anglaise, une en frangais et 24 en arabe, soit
un total de 45. Certaines ont une portée assez générale, soit qu’elles esquissent d’intéressantes
synthéses (par exemple Jacques Ryckmans, « Alphabets, scripts and languages in pre-Islamic
Arabian épigraphical evidence », p. 73-86), soit qu’elles fassent d’utiles mises au point (A.F.L.
Beeston, « Chronological problems of the Ancient South Arabian culture », p. 3-6) ou constituent
de véritables monographies (feu ‘Abd al-Quddiis al-Angari, «al-Ka‘ba, asma’ wa-"imarat,
wa-ma‘bad®® 13 mabiid®®, wa-ta’rih®® qabl al-islam », p. 117-152 en pag. ar.). D’autres attirent
Pattention sur des problémes plus précis, comme par exemple Nicolas Ziyadeh (« Dalil al-Bahr
al-iritri wa-tigirat al-Gazira al-"arabiyya al-bahriyya », p. 259-277 en pag. ar.) ou Paul Kunitzsch
(« Remarks on possible relations between Ancient Arabia and the neighbouring civilizations,
as found in some old star names », p. 201-205).

Les différentes disciplines sont bien représentées : épigraphie, archéologie, préhistoire, religions,
géographie historique, etc. On notera ’intérét croissant des chercheurs arabes pour "archéologie
de la péninsule, avec notamment les contributions du Séoudien “‘Abd ar-Rahman at-Tayyib
al-Ansari, par ailleurs organisateur du colloque (fouilles de Qaryat al-Faw), et du Jordanien
Mu‘awiya Ibrahim (fouilles de nombreux tumuli dans I’ile de Bahrayn). On regrettera seulement
que ’archéologie frangaise, trés active dans les deux Yémen et dans tous les Etats du Golfe,
n’ait été représentée que par une seule personne, l’auteur de cette recension. L’organisateur
du colloque avait pourtant demandé quels étaient en France les chercheurs travaillant en
Arabie, mais sans obtenir de réponse.

Il n’est pas possible de discuter dans le détail un volume aussi foisonnant. La seule
contribution de Jacques Ryckmans, déja mentionnée, ouvre le débat sur un vaste probléme,

() Cf. Bulletin Critique n° 2 (1985), p. 301.

BCAI 5 (1988) M. Ziyada (éd.): al-MawsU‘a al-falsafiyya al-‘arabiyya, t. I. al-Istilahat wa I-mafahim, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



