1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 105

occasions, M.C.H. laisse entendre qu’il a effectué des travaux minutieux de comparaisons
textuelles, qui lui permettent d’affirmer, par exemple, que les traductions latines ou hébraiques
médiévales d’Ibn Rusd sont fiables, ou que les traductions latines du XIII® s. sont plus fiables
que celies de la Renaissance, ou encore que la version des gawdmi® des traités physiques
conservée dans le ms. de Madrid BN 5000 est une version plus récente, et a la fois plus concise
et plus proche d’Aristote, que la version de ces ceuvres contenue dans le ms. du Caire, qui mon-
trerait une plus grande dépendance par rapport a l’enseignement d’Ibn Bagga. On regrette
que M.C.H. ne nous livre, sur de tels sujets, qu’une phrase de conclusion résumant ses
investigations, et non pas le détail méme de ses recherches, ce qui eiit ét¢ la meilleure maniére
de convaincre le lecteur. A cet égard, les courts fragments des deux versions du gami" de la
Physique, qui sont traduits dans ’appendice IV (p. 329-331), sont tout a fait insuffisants,
d’autant qu’ils ne sont pas accompagnés du moindre mot de commentaire.

Les autres appendices sont composés comme suit. L’appendice I contient une note sur
I’origine probable du nom « Averroes », qui fournit une liste de formes anciennes rencontrées
dans des textes latins : notons une contradiction manifeste entre ’affirmation (p. 311) qu’on
pronongait déja abén rosd au temps du philosophe, et I’évolution phonétique proposée (p. 313)
qui fait dériver les formes latines et romanes de la forme savante (et tardive) « Ibn Rosdin »
trouvée chez le traducteur Hermann I’Allemand. L’appendice II contient une énumération des
ceuvres d’Ibn Rusd, d’aprés la fameuse liste du ms. Escorial ar. 884, avec identification pro-
posée pour chaque titre et références de manuscrits contenant le texte correspondant.
L’appendice III contient la traduction espagnole de textes brefs ou Ibn Rusd critique Ibn
Sina (p. 325-328), malheureusement sans aucune note ni commentaire sur ces critiques et leur
contexte. L’appendice V contient des traductions espagnoles de textes sur I’ophtalmologie tirés
des Kulliydat (p. 330-340), et l’appendice VI un lexique espagnoi-arabe de termes touchant
I’alimentation ou la pharmacopée, trouvés dans ces mémes Kulliyat (p. 341-369). Enfin I’appen-
dice VII contient une bibliographie d’éditions ou d’études, qui s’arréte 4 1980 (a de rares
exceptions prés), et aussi une liste utile (méme si elle ne peut étre tenue que pour provisoire)
des manuscrits contenant des ceuvres d’Ibn Rudd.

S’il nous était permis de formuler un souhait, en terminant, ce serait que M.C.H. consente
a livrer au lecteur non plus sa lecture d’Ibn Rusd, désormais connue, mais quelques-unes des
analyses détaillées de textes, sur lesquelles doit se fonder tout exposé argumenté des idées
philosophiques ou scientifiques du savant Commentateur.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(C.N.R.S., Paris)

IBN RUSHD, Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, édition
critique, notes et introduction par °‘Abdurrahman Badawi. Koweit, « al-silsila
al-turatiyya N° 12», 1984, 21 x 17 cm., 502 p.

Averroe¢s est a 'ordre du jour, et les derniéres livraisons du présent Bulletin portent témoignage
du train d’enfer qu’imposent au rythme des publications la réhabilitation des ouvrages de
logique des faldsifa et ... I’absence de consultation entre les chercheurs comme entre les maisons

BCAI 5 (1988) Ibn Rushd: Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, éd. ‘A. Badawi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

d’édition. Dans ces floralies, la place d’honneur revient aux commentaires moyens de 1’ Organon.
Je rappelle, pour mémoire, la publication de I’ensemble de ces commentaires (Jéhamy, Beyrouth
1982, recension parue dans le n°® 4 du Bulletin Critique), puis les éditions séparées de ces mémes
commentaires pour les Catégories (Mhd. Kassem, 1980, rec. B.C. 1985) aprés celle, exemplaire,
de Bouyges), comme pour De [’Interprétation (1981, Kassem, rec. ibid., et S. Salem 1976),
ainsi que leur traduction anglaise par Butterworth (rec. B.C. n° 4), puis pour les Premiers
Analytiqgues (Kassem, Butterworth et Haridi, rec. B.C. n° 4; Badawi s’apprétait lui-méme a
éditer le texte, ainsi qu’il ressort de son introd. aux présents commentaires des Seconds Analy-
tiques p. 41. Y aura-t-il renoncé depuis?), pour les Topigues (éd. Butterworth, Le Caire, 1979,
rec. B.C. n°® 3, p. 82 et Salem, 1980), les Réfutations Sophistiques (S. Salem, Le Caire, 1973)
et, bien entendu et depuis longtemps, pour la Rhétorique (Badawi, 1959).

Je vois deux raisons au moins pour lesquelles cette publication-la attirera tout particuliérement
P’attention. La premiére est qu’il s’agit des Sec. 4n., c’est-a-dire, tant pour Averroés que pour
Farabi, du couronnement de 1’édifice de la logique. Ce qui précéde ce traité, et I'un comme
Pautre en excluent ’Zsagogue, n’est 12 que pour y introduire et en préparer I’avénement. Ce
qui lui succéde n’a d’autre fonction que d’en protéger ’ordre rigoureux contre les confusions
qui pourraient survenir ( cf. p. ex. Farabi, The philosophy of Aristotle, trad. Mahdi, p. 86-87
et Ihsa’ al-"Ulam, p. 72 s. de I’éd. “Ugman Amin). Glosant les premiéres lignes du K. al-Qiyas
— on reconnait au passage la trad. due, selon I’hypothése de Kraus, & Théodore Abi Qurra :
Ja-amma ma “anhu al-fahs fa-l-burhan — Averroés écrit au sujet des Sec. An. qu’il se prépare
a commenter (p. 163) : « Il entretient avec les cinq autres disciplines [c.-a-d. la syllogistique,
la dialectique, la sophistique, la rhéthorique et la poétique (D.M.)] la relation de qui commande
a qui est commandé selon la vérité, de qui est servi a qui le sert. En effet, ces disciplines ne furent
découvertes que pour servir la science démonstrative qui procéde de cette partie [de la logique],
soit qu’elles suscitent en sa faveur une persuasion dialectique, ou encore oratoire, soit qu’elles
induisent 3 son service 1’imagination poétique ».

En somme, si I’on veut bien se rappeler comment la falsafa a su, pour théoriser ses relations
aux contenus représentatifs des religions et a leurs injonctions pratiques, croiser 1’imitation
platonicienne avec la distinction des parties de la logique, infiltrer la poétique et la rhétorique
dans la prophétologie, la dialectique dans la théologie et faire de « la démonstration » le nerf
du savoir absolu qu’elle revendique pour elle-méme, on conviendra de 1’intérét du texte.
Averroés s’y montre comme lintégriste ... aristotélicien qu’il fut dans ses commentaires,
réservant les plus violentes de ses attaques a4 Avicenne, « toujours imprécis et, en toute chose,
de faible jugement » (p. 162), et critiquant pied a pied Farabi, suspect de révisionnisme (passin).

La seconde de ces raisons tient 4 I’histoire des textes, ou plutdét a celle de leurs avatars.
Le lecteur trouvera la, outre le talhis des Sec. An. (p. 45-153) dont 1’établissement repose sur
les deux ms., désormais bien connus (cf. p. ex. leur description in Bouyges, Talkhi¢ Kitab Al-
Magqoulat, p. xiv-xvil) de Florence (Codice Orientale Laurenziano CLXXX, 54) et de Leyde
(« Cod. 1691 » (anciennement 2073)), contrdlés par le recours a la rééd. de 1560, & Venise, de
la trad. latine du texte (la B.N. en posséde un exemplaire répertorié R. 1620), le Sark du méme
traité¢ (p. 155-486), c’est-a-dire le second, avec celui de La Métaphysique, des deux seuls grands
commentaires d’Averroés qui nous soient restés. Encore est-il incomplet, puisqu’il ne porte

BCAI 5 (1988) Ibn Rushd: Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, éd. ‘A. Badawi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 107

que sur le premier des deux traités dont se composent les Sec. 4An., et puisque, des 34 chapitres
que distingue Bekker dans ce traité, il ne comprend que I’explication des 23 premiers. Le
talhts, lui, est bel et bien complet.

Le manuscrit dont la conservation nous vaut cet heureux événement a une histoire insolite
puisqu’il fut d’abord signalé par Brockelmann (GAL., S. 1, p. 835), mais comme étant celui
du talpis des Sec. An. Longtemps délaissé, G. Schoeler le redécouvrit et D’identifia plus
précisément lors de sa recension des ms. orientaux non catalogués de Berlin. Il rédigea a ce
sujet, avec H. Gatje, une communication parue in ZDMG. (vol. 130, fascicule n° 3, 1980).
Le ms., in folio, porte le n°® 3176. Relié et orné d’un fermoir, il comporte 117 feuilles de 25
lignes, écrites dans une grande écriture maghrébine bien formée, due, a en croire sa conclusion,
a la studieuse occupation d’un ‘Abd al-Kabir b. ‘Abd al-Haqq b. ‘Abd al-Kabir al-Gafiqi
al-I¥bili, alors captif (en Espagne?) des chrétiens.

Si I'on en juge par la teneur des notes de bas de page, la trad. latine citée plus haut aura
été a Badawi d’un plus grand secours pour le farh que pour le talhis. L°éd. de ce dernier ne
porte pas la mention de la pagination de 1’éd. Bekker d’Aristote, mais divise tout de méme,
selon I’ordre des chapitres successifs de celle-ci, la paraphrase correspondante d’Averroés.
Aussi bien ces chapitres recoupent-ils souvent (mais pas toujours) le découpage rochdien que
manifeste 1’émaillage du texte par les gala ... de rigueur. Quant au texte du Grand Comm.,
il comporte, lui, outre la méme division en chapitres, la mention, incluse dans le fextus, lui-méme
imprimé (mais, de nouveau, pas toujours ...) en caractéres gras, des pages et des colonnes
(mais non des lignes) de I’éd. Bekker des Sec. An. Il n’efit pas été inutile de procéder, pour les
commentaires, & une partition plus fine en paragraphes dont les numéros, portés en marge,
auraient été accompagnés des références d’usage a 1’éd. Bekker.

Les deux textes sont assortis de notes volontairement réduites, et encadrés d’une introduction
(p. 5-45) et des index des matiéres (p. 489-495), des noms propres (p. 496) et des titres d’ouvrages
cités (p. 497). L’index des matiéres est lacunaire (une quarantaine d’entrées). En outre, il est
particuliérement malcommode puisqu’il cite avec une excessive précision (éd. Bekker, page,
colonne et ... ligne!) le fextus qui n’est, bien entendu, reproduit que dans le $arh, mais ne
renvoie qu’avec une excessive imprécision et indirectement (par la seule mention des numéros
d’ordre des traités et des chapitres) aux commentaires d’Averroés. Il s’ensuit bien évidemment
que le contenu du commentaire moyen est anémié dans I’index. C’est ici que se fait le plus
cruellement sentir [’absence, évoquée a I’instant, d’indications marginales. Tout au moins n’efit-il
pas été plus conséquent de ne renvoyer, compte tenu des conventions librement choisies, et
ainsi, d’ailleurs, que le font les autres index, qu’aux pages de la présente édition? Quant 2
ceux-ci, ils paraissent, 4 quelques erreurs prés (omission, p. ex., de la p. 448 sous Mattid dans
I'index des noms propres), fiables.

Tous ceux qui continuent & cultiver superstitieusement le souvenir de la philosophie arabe
ont, depuis longtemps, contracté envers Badawi une dette trop lourde pour regretter,  cette
occasion, la richesse des index de Bouyges, ergoter & 1’envi sur la valeur d’une note ou la justesse
d’une lecture ou signaler enfin avec empressement telle ou telle erreur typographique. Badawi
nous livre 1a, dans le mouvement de son activité inlassable et de son intarissable fécondité,

by

un morceau de roi. Il reste, bien entendu, A en tirer parti comme il le mérite.

BCAI 5 (1988) Ibn Rushd: Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, éd. ‘A. Badawi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne's

Il nous livre aussi, et ce n’est pas le moins intéressant, une nouvelle traduction arabe
ancienne (!) des Sec. An. dont le texte (mais non I’existence) demeurait inconnu. Elle fut
également entre les mains de Gérard de Crémone, contemporain d’Averroés. Quelques
remarques a son sujet nous fourniront ’occasion de rappeler combien, parmi les orientalistes,
Badawi préfére les Anciens (cf. la trés utile Mawsii‘at al-MustaSrigin) aux Modernes. Contre
ceux-ci, le plus souvent, il vocifére et le fracas de ses charges contre Walzer (Transmission ...,
p. 186), Garcia Gomez (Quelques Figures et Thémes ..., p. 249), W. Marqais (ibid. p. 251),
Dunlop (K. al-Ablag, p. 24-25) résonne encore & nos oreilles. Bouyges lui-méme n’a pas été
épargné (Histoire de la Philosophie en Islam, II, p. 747). Ici-méme, Badawi ne manque pas a
son habitude et c’est & Walzer que, de nouveau, il s’en prend. La question porte sur ’identité
de I’auteur de cette fraduction arabe des Sec. An. que cite et utilise Averroés. Il est obvie qu’il
ne s’agit pas de celle, publiée par Badawi lui-méme et due, pour le passage du grec au syriaque,
aux talents d’Ishaq b. Hunayn, et pour celui du syriaque a 1’arabe, 4 ceux d’Abi BiSr Matta,
mais d’une autre traduction, beaucoup plus glosée et qui confine a la paraphrase. Averroés
la préfére a celle qu’il connait puisqu’il s’y référe en plusieurs endroits de son Gr. Comm.
de Mattd. Walzer (« The Arabic Translations of Aristotle », in Greek into Arabic, p. 98 s.)
ainsi que Minio-Palluelo, prévenus de son existence par I’analyse des textes latins et hébraiques
des Sec. An., formulent prudemment 1’hypothése de son attribution a4 un certain « Mariyi »
dont la mention apparait deux fois en marge du ms. arabe de la B.N. du K. al-Burhan (Mantiq
Aristii, Koweit, t. II, p. 399, n. 9 et 463, n. 3; corresp. Aristote I, 22, 84al16 et II, 13, 86b9).
La premiére des deux mentions figure dans le contexte suivant : pour le grec ddixfperoy Matta
donne muttasil, mais on trouve en marge, en rouge, et conformément & une legon grecque opposée
et tout aussi attestée : « dans la [trad.] syriaque : munfasil; et de méme dans la traduction de
Maraya : munfasil; ainsi que dans le commentaire de Jean le Grammairien. » La traduction
qu’utilise Averroés porte bien (Gr. Comm., p. 465, 1. 3) munfasil. Mais sans convenir que 1’indice
va dans le sens de la fragile hypothése de Walzer et Minio-Palluelo, et feignant d’oublier le
Iuxe de précautions dont ils entourent l’attribution de cette trad. 4 « Mardya », Badawi fait
valoir qu’il est inconcevable qu’un Ibn al-Nadim, dont on connait le soin qu’il met a recenser
les traductions d’Aristote, ait oublié ce Mardya-la, et traine avec allégresse nos deux orientalistes
— «pour l’ignorance, ils font la paire!» (p. 34) — et leurs émules dans la boue.

Un dernier point tiendra lieu de conclusion : Badawi insiste avec a-propos sur I’importance
qu’il convient d’attacher aujourd’hui & la publication d’un nouveau tafsir d’Averroés. Aux
deux « grands commentaires » aujourd’hui disponibles, il semble qu’il faille ajouter quelques
pages du tafsir des Pr. An. que Gamal al-Din al-‘Alawi, de I'université de Fés, et des travaux
de qui il faudra reparler, a retrouvées a la bibliothéque de I’Escurial. On les retrouvera dans
un petit volume édité au Maroc : Rasd’il falsafiyya, maqalat fi-l-mantiq wa-1-"ilm al-tabi’i
li-Abi-I-Walid b. Rufd, (dar al-na¥r al-magribiyya, Casablanca, 1983, p. 152-175). Comme on
pouvait s’en douter, la traduction d’Aristote est bien celle de Théodore. Je saisis cette occasion
pour signaler I’édition, due au méme chercheur, du talhis al-sama’ wa-l-alam (Pub. de la
Fac. de Lettres, Fés, 1983).

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

BCAI 5 (1988) Ibn Rushd: Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, éd. ‘A. Badawi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 109

Ziva VESEL, Les encyclopédies persanes. Essai de typologie et de classification des sciences.
Paris, éd. Recherches sur les civilisations, 1986. 65 p.

Ce volume donne une étude analytique sur les ouvrages de type «encyclopédie », dans un
cadre géographique et historique précis : I’aire culturelle persane du X° siécle (Hwarizmi) au
XIVe (8.D. Amuli). Des ouvrages antérieurs et/ou non écrits en persan (le Ihsa’ al-"ulim de
Farabi ou les Rasa@’il Ihwan al-Safa’ sont pris en compte, mais un des buts principaux de ce
travail reste de cerner I’apport et les qualités proprement iraniennes dans les tentatives de
synthése du savoir a I’époque médiévale.

Une premiére partie répartit les principales encyclopédies concernées suivant leur optique
dominante :

— la philosophie, comme dans le Danis-nama-yi ‘ald’i d’Avicenne, ol la classification
aristotélicienne des sciences est trés présente.

— les sciences religieuses, ol ’ensemble des domaines du savoir est subordonné aux finalités
de la Sari‘a et a la justification des principes de 1’orthodoxie.

— les sciences administratives, ou I’on trouve des maniéres de manuels a 'usage des kurtdb.
Le plus connu en est le Mafatih al-"ulim de Abl ‘Abdallah al-Hwarizmi.

— les sciences naturelles, ou le discours est restreint & un domaine du savoir bien délimité.

— les encyclopédies au sens propre, a savoir deux synthéses vastes, approfondies et ordonnées
du savoir de leur époque : le Gami* al-‘uliim de Fabr al-din al-Razi et le Nafa’is al-funiin
de Sams al-din Amuli.

\

Z.V. passe ensuite & une analyse des systémes de classification mis en ceuvre et de leurs
implications. Parfois les catégories introduites sont d’origine hellénique (logique/physique/
mathématiques/métaphysique — dans un ordre variable du reste). Ailleurs I’optique musulmane
prédomine : les sciences religieuses (et annexes, comme la grammaire, la prosodie, I’histoire .. .)
sont opposées aux sciences non-religieuses (philosophie, sciences naturelles), ou les sciences
de tradition (naqliyya) placées vis-a-vis des rationnelles (‘agliyya). Le savoir théorique est
parfois opposé aux connaissances pratiques, ou encore les racines (usii/) aux ramifications
particuliéres (furiz®). La diversité de ces structurations est grande, et I’intérét de cette étude trés
vaste. Le plan de chaque encyclopédie révele une hiérarchie du savoir, une vision du monde,
de la religion, de la morale pratique trés révélatrice d’un milieu ou d’une époque. Destinés 2
un large public, ces ouvrages donnent donc une image appréciable sur le savoir et I'idéologie
de leurs auteurs sans doute, mais aussi et surtout sur ceux des lecteurs cultivés qui les ont
consultés.

De nombreux points frappent et éveillent la curiosité : ainsi la place de 1’astrologie, de I’alchi-
mie et surtout des formes de magie (talismans, exorcismes, simiy@’, divination) qui sont intégrées
aux sciences physiques sans que leur valeur au regard de la Sari‘a soit abordée. Ou encore la
place du soufisme a I’égard des autres sciences religieuses, dans plusieurs ouvrages concernés.
La mention des classifications trouvées chez Gazali (p. 50) ou chez Ibn Haldin (p. 41, 51)

BCAI 5 (1988) Ibn Rushd: Grand Commentaire et Paraphrase des Seconds Analytiques d’Aristote, éd. ‘A. Badawi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



