102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

arabe et islamique, dans un contexte qui peut clarifier les problémes et les solutions choisis,
aurait augmenté la valeur du présent ouvrage.
Jan PETERS
(Katholieke Universiteit, Nijmegen)

Jean R. MICHOT, La destinée de I’homme selon Avicenne. Louvain, Peeters, 1986. XLvII
-+ 240 p.

La pensée d’Avicenne a fait I’objet d’études déja fort nombreuses, en marge ou a ’occasion
de(s) millénaire(s) consacré(s) a sa personne et 2 son ceuvre. Mais tous les aspects de cet édifice
intellectuel géant n’ont cependant pas été épuisés pour autant. Jean Michot s’est attaqué dans
le présent ouvrage & I’un des principaux points controversés de cette philosophie : la conception
qu’avait Avicenne de la vie humaine post mortem. Le probléme est de taille, c’est d’ailleurs le
point litigieux auquel Gazali a consacré la XX¢ question du Tahafut al-falasifa. Une simple
lecture des textes qu’Avicenne a consacrés a la question du ma'@d montre une large diversité
d’affirmations. Tantét (Sifa’, Nagat) il accepte 'idée d’une 'forme de résurrection corporelle
sur la foi de la révélation prophétique venant combler ici les insuffisances de la raison; ailleurs
(al-Risala al-adhawiyya fi amr al-ma’ad) il semble tout simplement nier cette éventualité. Dans
une troisiéme série de textes, il cite la possibilité d’une certaine survie corporelle dans une dimen-
sion activée par 'imagination. Faut-il discerner chez cet auteur une évolution doctrinale marquée
au cours de sa vie? Ou admettre un décalage entre des textes destinées au grand public et mis
en harmonie avec I’orthodoxie sunnite, et des traités plus franchement ésotériques destinés a
des disciples philosophes miirs? Plusieurs chercheurs s’étaient déja attachés a éclaircir ces
différents points (cf. notamment G.C. Anawati, dans Etudes de philosophie musulmane, Vrin,
1974, p. 263-289; et L. Gardet, La pensée religieuse d’Avicenne, Vrin, 1951, p. 86-105). Ici,
J. Michot propose une synthése d’une rigueur et d’une exhaustivité exemplaires conduisant 3
des conclusions précises qui permettent & leur tour de jeter sur la pensée avicennienne un éclai-
rage nouveau et fécond. Convaincu de I'unité réelle de cette philosophie — tout en admettant
une évolution doctrinale, p. 24 s. — J.M. rejette la distinction entre traités « ésotériques »
d’une part, et le Sifa’ ou la Nagat de 1’autre, et donne la démonstration qu’une doctrine
avicennienne cohérente sur I’eschatologie peut étre mise en relief, malgré les silences et les
hésitations d’un traité & un autre.

Certes, les traités avicenniens consacrés au sort de la personne dans I’au-dela affirment
nettement que I’dme est incorruptible, spirituelle, émanant de I’Intellect. Le corps ne lui est
qu’un simple support, un instrument destiné i I’accomplissement de son individuation. FEt
Pame du philosophe, de I’homme qui a accompli dans le monde sublunaire 1’éveil a sa nature
réelle, ira tout naturellement rejoindre le monde de I’Intellect pour y connaitre une béatitude
insurpassable : rien de corporel ne pourra donc lui étre utile aprés sa mort. Mais précisément,
souligne J.M., la grande majorité des étres humains ne sont pas philosophes. Quel sera le
destin de cette autre humanité restée accrochée aux représentations matérielles et continuant
d’identifier le réel au sensible ? Les joies corporelles que le Coran promet aux bienheureux sont-elles
une simple allégorie destinée au vulgaire, et & la limite une duperie a leur endroit (p. 30 s.)?

BCAI 5 (1988) J.R. Michot: La destinée de I’'hnomme selon Avicenne, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 103

J.M. donne d’emblée la clé de la réponse avicennienne & ces interrogations. Les étres humains
non philosophes revivront dans un monde formel : non plus un monde de formes corporelles
grossiéres de type terrestre toutefois, mais une dimension animée par les formes mémes de leur
hayal — un monde imaginal.

Imaginal et non imaginaire, souligne J.M., qui situe avec rigueur et précision ces données
dans la noétique propre a Avicenne. Le replagant fort opportunément dans la vision de la
création comme une descente des épiphanies (fagalliyat) comparées a un jeu de miroirs (p. 88 s.),
il rappelle qu’il n’y a pas lieu d’opposer un monde sensible sublunaire « réel » & une dimension
imaginaire, celle des visions p. ex. : le niveau épiphanique est différent, non le degré de réalité.
La maticre en elle-méme étant inerte, son degré de réalité dépend en fait plutdt de sa conformité
aux forces supérieures qui se manifestent par elle. En ce sens, la dimension visionnaire posséde
méme pour celui qui en fait ’expérience un coefficient de réalité supérieur a celle du monde
terrestre proprement dit. J.M. consacre ici deux parties (III et IV) au réle des facultés de la
conscience — estimative, imaginative, intellect — notamment chez les prophétes et les vision-
naires, dont l’activité permet d’expliciter la nature de ce monde imaginal qu’Avicenne entre-
voyait pour la masse des mortels. Les visions des prophétes sont réelles, non illusoires, puisqu’en
définitive la perception et I’activité de la conscience ne sont pas fondées uniquement sur la
perception des particuliers sensibles, mais sur I’effusion de I’Intellect Agent. Les bienheureux
qui verront, entendront, sentiront les objets de joie auxquels ils ont aspiré sur la foi du Coran
et de la Sunna, ne seront pas trompés par une illusion semblable au réve, mais vivront une
réalité conforme a 1’éveil de leur propre conscience.

Reste la question de la corporéité dévolue aux étres humains dans leur survie aprés la mort.
J.M. rappelle qu’Avicenne a refusé 1’idée d’une nouvelle création sur la base des éléments
terrestres, de méme qu’il a écarté le réle joué selon certaines théories par des corps subtils.
Il affirme cependant que I'imagination a de quelque maniére besoin d’un support corporel.
Sans doute a-t-il adhéré & l'idée que ce support pouvait étre fourni par des corps célestes
(p. 26, 180 s.) tout en se gardant de trancher de fagon péremptoire cette délicate question.
J.M. précise enfin (p. 198 s.) qu’Avicenne n’avait pas congu cet au-deld imaginal comme un
lieu de séjour définitif pour les pieux croyants non philosophes, mais qu’il pouvait &tre pour
eux I'occasion de se débarrasser de leurs illusions et ignorances sur leur propre nature spirituelle,
et ainsi d’accéder a la supréme félicité de ’union a I’Intellect.

Il serait impossible d’évoquer, méme succinctement, la richesse des démonstrations de ce
livre. (Il s’agit, signalons-le, d’un travail de type doctoral abordant directement la question
a un niveau élevé de spécialisation : le lecteur est supposé connaitre déja 1’essentiel des données
sur la falsafa, sur la vie et sur l’ccuvre d’Avicenne.) L’annotation trés abondante renvoie
principalement aux passages du corpus avicennien concernés, et permet de se rendre compte
de 'unité de la pensée étudiée. Ce livre représente en fait une véritable enquéte : a partir de
passages sibyllins, vagues et dispersés, il reconstitue une eschatologic avicennienne en accord
avec ’ensemble de I’ceuvre, de la métaphysique & la psychologie. Elle permet du méme coup
de mieux cerner ce que I’orthodoxie musulmane pouvait reprocher au philosophe. Celui-ci
admettait certes la véracité des descriptions coraniques de 1’au-dela, et n’en faisait aucunement
une allégorie abstraite. En cela, il n’entendait gommer en rien le rdle religieux et historique

BCAI 5 (1988) J.R. Michot: La destinée de I’'hnomme selon Avicenne, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

des prophétes et de Muhammad en particulier. Mais il n’en demeure pas moins que cet au-dela
imaginal reste trés inférieur a celui qu’atteint le philosophe, dépouillé de toute attache corporelle
qui rejoint son pur principe spirituel, dans le sens plein du mot ma‘'@d. Du méme coup, la révé-
lation coranique apparait comme un message utile & son niveau, orientant I’humanité vers
I’ordre et le Bien; mais la quéte du Vrai reste, elle, I’apanage de la philosophie.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Miguel Cruz HERNANDEZ, Abi [-Walid Ibn Rusd (Averroes). Vida, obra, pensamiento,
influencia. Cérdoba, Publicaciones del Monte de Piedad y Caja de Ahorros, 1986.
In-8°, 425 p.

L’ambition de M.C.H., dans ce fort volume, a manifestement été d’offrir une étude aussi
compléte que possible, de ce que I’on pourrait appeler, en reprenant une expression de 1’auteur,
« el sentido del pensamiento de Ibn Rui¥d ». Désireux de ne négliger aucun aspect de la pensée
d’Ibn Ruid, M.C.H. a composé son ouvrage comme une suite d’une dizaine de courts chapitres,
dans lesquels il s’attache a passer en revue, sous forme synthétique, les idées du maitre arabe.
Dans ces chapitres, il a réparti tous les thémes philosophiques, qui sont censés couvrir le champ
des connaissances abordées par Ibn Ru¥d, et qui vont de la théologie a la médecine, en passant par
les principes de la connaissance et ceux de I’ontologie, le systéme des causes, Dieu et le cosmos,
I’anthropologie (par quoi il faut entendre plutét la psychologie), Iintellect, 1’éthique et le droit,
la société. Notons que les idées scientifiques d’Ibn Rusd ne sont pas traitées pour elles-mémes
dans ces chapitres (sauf pour la médecine), et que la logique est également passée sous silence.

Avant cet exposé synthétique de la pensée d’Ibn Rusd (p. 77-248), M.C.H. a retracé la vie
du philosophe et dressé une liste de ses écrits, tels que les sources manuscrites ou littéraires
nous les font connaitre. Aprés ’exposé synthétique, d’autre part, il donne un rapide tableau
de la réception d’Ibn Rudd chez les Latins, et de ’averroisme latin & Paris et en Italie (p. 249-
298). Enfin, le livre contient une centaine de pages d’appendices.

De ce travail, il faut dire d’abord que, si I'on excepte les appendices, il n’est pas original,
en ce sens que M.C.H. y reprend, pour la plus grande partie de son exposé, les pages qu’il
avait déja consacrées a Ibn Rusd dans deux ouvrages antérieurs : 1) son Historia de la filosofia
espatiola. Filosofia hispano-musulmana, Madrid 1957, t. II, aux pages 7 a 245; 2) son Historia
del pensamiento en el mundo isldmico, Madrid 1981, t. 11, aux pages 115 a 209. La seule partie
véritablement neuve de la nouvelle présentation est celle, d’ailleurs intéressante, dans laquelle
M.C.H. traite de la médecine d’Ibn Rusd, dont rien n’était dit dans les deux précédents ouvrages.
Pour les autres parties, I’apport du nouveau livre est principalement constitué par des traductions
de courts extraits des ceuvres d’Ibn Ruld, qui ont le mérite de donner une base documentaire
a un exposé de la pensée d’lbn Ru$d, qui n’en reste pas moins, & notre sens, trop systématique.
Dans I’état actuel des connaissances, en effet, il nous semble qu’au lieu de reprendre une
nouvelle fois des descriptions anciennes (méme enrichies de citations) de la pensée du philosophe,
il efit été plus utile d’entreprendre de véritables analyses des textes eux-mémes. En plusieurs

BCAI 5 (1988) J.R. Michot: La destinée de I’'hnomme selon Avicenne, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



