1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 101

Mais je crois que P’essentiel a été pourtant donné. J’ajouterai, pour conclure, que ’ouvrage de
Salim Yaftt apporte une saveur distinguée aux recherches consacrées au Faqih de Cordoue.
Je souhaite que son auteur poursuive ses recherches andalouses, et que plus précisément les
philosophes de 1’Occident musulman demeurent au centre de ses préoccupations scientifiques.

Fehmi JADAANE
(Université de Jordanie, Amman)

Fadlou SHEHADI, Metaphysics in Islamic Philosophy. New York, Caravan Books, 1982.
14 x 21 cm., X + 154 p.

Le livre de Shehadi comporte deux parties, qui ont en commun la notion d’« é&tre » dans
la tradition arabe et islamique. La question qui est posée est de savoir comment la tradition
arabe, qui ne connait pas un mot pour exprimer « étre », pouvait adapter la pensée grecque,
et notamment la pensée aristotélicienne.

Dans la premiére partie (40 p.) la notion d’étre («to be ») est traitée, aussi bien dans le
contexte linguistique que dans le domaine philosophique. Cette partie est une compilation de
trois publications antérieures, traitant successivement des diverses fagons d’articuler la notion
d’« &tre » dans la grammaire arabe, des relations entre grammaire et logique, et des implications
ontologiques.

Dans la seconde partie la relation entre essence et existence est analysée, comme 1’ont traitée
al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rusd (2 chapitres) et Mulla Sadra. Elle ne contient pas une métaphy-
sique compléte, mais est concentrée sur la relation essence-existence, et sur la distinction entre
les deux.

Que les théses d’al-Farabi, Ibn Sina et Ibn Rus§d soient exposées va de soi. Ce qui manque,
quand méme, est une référence a la pensée théologique islamique et A la philosophie des
Ibwan al-Safa’.

L’inclusion de Mulla Sadra, par contre, n’est pas évidente, et I’argumentation de l’auteur
n’est pas trés convaincante. Il le considére comme le point culminant de la tradition philo-
sophique persane post-classique, mais il ajoute que Mulla Sadra a été influencé plus par la
tradition islamique que par la tradition philosophique aristotélicienne ou platonicienne. Le
chapitre traitant de sa doctrine ne justifie pas davantage son inclusion : la précision et la pro-
fondeur de la pensée ne sont pas du méme niveau, alors que le texte de Shehadi prétend le
placer dans la grande tradition dans laquelle il situe les autres auteurs.

Dans 'exposé sur ces trois autres auteurs, Shehadi montre la continuité dans la tradition,
et les débats qui les opposent (notamment Ibn Sind et Ibn Ru$d). Il mentionne les réactions
d’Ibn Rusd aux argumentations d’Ibn Sina, et donne lui-méme les réponses qu’lbn Sina aurait
pu donner a Ibn Ruid.

Shehadi suit les auteurs dans leurs exposés et leurs argumentations, et il fait souvent état de
la terminologie arabe utilisée par eux. Il reste trés bref et trés concis; son livre suppose une
connaissance du contexte philosophique et culturel. Un exposé plus détaillé de la métaphysique

74

BCAI 5 (1988) F. Shehadi: Metaphysics in Islamic Philosophy, recensé par ). Peters
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

arabe et islamique, dans un contexte qui peut clarifier les problémes et les solutions choisis,
aurait augmenté la valeur du présent ouvrage.
Jan PETERS
(Katholieke Universiteit, Nijmegen)

Jean R. MICHOT, La destinée de I’homme selon Avicenne. Louvain, Peeters, 1986. XLvII
-+ 240 p.

La pensée d’Avicenne a fait I’objet d’études déja fort nombreuses, en marge ou a ’occasion
de(s) millénaire(s) consacré(s) a sa personne et 2 son ceuvre. Mais tous les aspects de cet édifice
intellectuel géant n’ont cependant pas été épuisés pour autant. Jean Michot s’est attaqué dans
le présent ouvrage & I’un des principaux points controversés de cette philosophie : la conception
qu’avait Avicenne de la vie humaine post mortem. Le probléme est de taille, c’est d’ailleurs le
point litigieux auquel Gazali a consacré la XX¢ question du Tahafut al-falasifa. Une simple
lecture des textes qu’Avicenne a consacrés a la question du ma'@d montre une large diversité
d’affirmations. Tantét (Sifa’, Nagat) il accepte 'idée d’une 'forme de résurrection corporelle
sur la foi de la révélation prophétique venant combler ici les insuffisances de la raison; ailleurs
(al-Risala al-adhawiyya fi amr al-ma’ad) il semble tout simplement nier cette éventualité. Dans
une troisiéme série de textes, il cite la possibilité d’une certaine survie corporelle dans une dimen-
sion activée par 'imagination. Faut-il discerner chez cet auteur une évolution doctrinale marquée
au cours de sa vie? Ou admettre un décalage entre des textes destinées au grand public et mis
en harmonie avec I’orthodoxie sunnite, et des traités plus franchement ésotériques destinés a
des disciples philosophes miirs? Plusieurs chercheurs s’étaient déja attachés a éclaircir ces
différents points (cf. notamment G.C. Anawati, dans Etudes de philosophie musulmane, Vrin,
1974, p. 263-289; et L. Gardet, La pensée religieuse d’Avicenne, Vrin, 1951, p. 86-105). Ici,
J. Michot propose une synthése d’une rigueur et d’une exhaustivité exemplaires conduisant 3
des conclusions précises qui permettent & leur tour de jeter sur la pensée avicennienne un éclai-
rage nouveau et fécond. Convaincu de I'unité réelle de cette philosophie — tout en admettant
une évolution doctrinale, p. 24 s. — J.M. rejette la distinction entre traités « ésotériques »
d’une part, et le Sifa’ ou la Nagat de 1’autre, et donne la démonstration qu’une doctrine
avicennienne cohérente sur I’eschatologie peut étre mise en relief, malgré les silences et les
hésitations d’un traité & un autre.

Certes, les traités avicenniens consacrés au sort de la personne dans I’au-dela affirment
nettement que I’dme est incorruptible, spirituelle, émanant de I’Intellect. Le corps ne lui est
qu’un simple support, un instrument destiné i I’accomplissement de son individuation. FEt
Pame du philosophe, de I’homme qui a accompli dans le monde sublunaire 1’éveil a sa nature
réelle, ira tout naturellement rejoindre le monde de I’Intellect pour y connaitre une béatitude
insurpassable : rien de corporel ne pourra donc lui étre utile aprés sa mort. Mais précisément,
souligne J.M., la grande majorité des étres humains ne sont pas philosophes. Quel sera le
destin de cette autre humanité restée accrochée aux représentations matérielles et continuant
d’identifier le réel au sensible ? Les joies corporelles que le Coran promet aux bienheureux sont-elles
une simple allégorie destinée au vulgaire, et & la limite une duperie a leur endroit (p. 30 s.)?

BCAI 5 (1988) F. Shehadi: Metaphysics in Islamic Philosophy, recensé par ). Peters
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



