98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne'5

p. 70 s., le titre frangais finalement retenu. Il a su nous livrer ce bel ouvrage sous la forme
d’un admirable travail de marqueterie. La typographie est d’une grande élégance. Les coquilles
sont rares (mettre au singulier deux participes passés, p. 69, 1. 3 av. la fin et p. 72, al. 3). On
regrettera que les titres courants ne permettent pas de voir aussitot si une page est de Suhrawardi,
de Qutb al-Din ou de Sadra. Le lecteur sera bien inspiré d’assimiler les régles du jeu, c.-a-d.
le sens des sigles et des différents chiffres (p. 67 en note et 71 s.) avant d’aborder les traductions.
Il pourra s’exercer aux p. 144 ou 428. Il perdrait beaucoup en négligeant la longue Introduction
de M. Jambet. Celui-ci, p. 11-47, développe de profondes réflexions sur la philosophie de Suhra-
wardi. Il met en valeur sa spécificité (p. 12 s., 22, 25): la « bifurcation perpétuelle de la
Lumiére » dans la cosmologie de son « émanation » (p. 19 s.) est la construction intellectuelle
qui permet (p. 35) a un sentiment dualiste et gnostique de s’affirmer comme « I’intelligence du
sens vrai du rawhid » (p. 29). Certains estimeront que la « césure » cartésienne et ses suites sont
trop vite avalisées et que ’ontologie n’appartient pas au passé. On pourra trouver qu’il y a
trop d’indulgence a excuser en « tensions » (p. 22) les incohérences du penseur de P’illumination
(cf. p. 20; 34, n. 30; 37; 39-41). Mais tous admireront en M. Jambet un esprit philosophique
aigu servi par une langue trés pure, et concluront comme il a commencé (p. 10) : « II faut ...
que nous apprenions ce que ces textes disent a notre présent, ce qu’a les ignorer nous perdrions
de la compréhension de notre propre histoire ».
Guy MonNNoT
(E.P.H.E., Paris)

Salim YAFOT, Ibn Hazm wa l-fikr al-falsafi bi I-magrib wa l-andalus. Casablanca, Al-
markaz al-tagafi al-‘arabi, 1986. 16,5 x 23 cm., 525 p.

On n’a point besoin de signaler la place qu’occupe Ibn Hazm de Cordeue (384/994 - 456/1064)
dans la pensée musulmane classique. Sa figure demeure parmi celles qui nous fascinent le plus,
et son zdhirisme a trés longtemps marqué et méme troublé la mémoire islamique. Mal inter-
prété, il a été souvent présenté comme un esprit anti-rationaliste déclaré. Sa négation de la
légitimité du giyas, de Uistihsdn et du ra’y a considérablement réduit le poids réel de son sys-
téme. Certes, les travaux de Goldziher, Asin Palacios, Schacht, Brunschvig, Arnaldez et Turki
ont contribué remarquablement a redresser son image, mais sa pensée et sa personnalité
restent d’une richesse inépuisable.

L’ouvrage de Salim Yafit doit étre retenu et considéré comme un travail de bonne valeur.
Il s’agit en effet d’une étude globale et approfondie de I’ceuvre philosophique d’Ibn Hazm.

L’étude est composée d’une Introduction, de 3 parties divisées en 14 chapitres, et d’une
Conclusion.

Dans les 3 chapitres de la I*® partie intitulée : « Ibn Hazm entre le désir et I’histoire »
(p. 15-80), I'auteur passe en revue les données politiques, économiques et culturelles de
Cordoue pendant la fitna, données indispensables a la saisie de 1’expérience personnelle
d’Ibn Hazm. L’approche est élaborée selon le concept de « personnalité de base » tel qu’il
est entendu par M. Dufrenne. La vie d’Ibn Hazm est relatée « a 'image de I’Andalousie »,

BCAI 5 (1988) S. Yaftt: Ibn Hazm wa I-fikr al-falsafi bi I-Magrib wa I-Andalus, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 99

et une attention toute particuliére est accordée & l’enseignement et a 1’éducation regus par
notre faqih. Le facteur politique est mis en relief et la thése de Muhammad ‘Abed al-Gabiri
relative & un « projet culturel maghrébin «élaboré par Ibn Hazm et repris par ses succes-
seurs (M. “A. al-Gabiri, Takwin al-aql al-"arabi, p. 295 et s.) est intégralement embrassée, et
avec passion.

La II® partie (p. 81-243) se propose de relever la husiisiyya (spécificité) du Zahirisme hazmien.
Elle tient & montrer qu’il s’agit d’un systéme juridique dont le grand souci est de fonder le
figh sur des bases solides et évidentes, et, du point de vue logique, démonstratives et non point
hypothétiques. Cela explique la raison pour laquelle LH. exclut le raisonnement par analogie
des fugahd’ et reprend en main et avec force le syllogisme d’Aristote, le premier étant probable,
le second probant. Il explique également son rejet des «régles de méthode » élaborées dans
la Risala d’al-Safi'i ainsi que son « remaniement» — non prouvé en vérité — du zahirisme
oriental de Dawid. S. Yaftt estime que le zihirisme d’LH. ne reprenait pas a la lettre celui
de Dawud, mais qu’il répondait & des soucis et besoins proprement maghrébins. Il soutient
qu’L.LH. élaborait effectivement un projet culturel et politique pro-omeyyade radicalement
différent de celui élaboré au Machreq par les ‘Abbasides et les Fatimides. I affirme que
la doctrine d’ILH. constitue un appui fort pour le mouvement sunnite du hadit ainsi que
pour 1’igtihdd critique, c’est une révolte contre le conformisme et un retour au malikisme
dans ses sources originelles et non point, comme le pensent certains, un abandon du systéme
malikite (p. 109). Le chapitre V de cette partie expose les concepts fondamentaux du systéme
hazmien (p. 113-123). Les autres chapitres de la méme partie analysent les divers éléments
de la science des Usil. Une attention toute particuliére est accordée a [Pattitude d’LH. a
I’égard du syllogisme aristotélicien pris par ILH. pour un fondement siir et valable pour
garantir le caractére démonstratif et « tautologique » du raisonnement juridique (p. 224-227).
Le chapitre IX fait le point sur la théorie d’LLH. quant aux rapports entre le Texte (révélé)
et la Raison (philosophique). Selon L.H. la distinction doit &tre nettement établic entre les
deux domaines. Religion et philosophie sont distinctes 1'une de ’autre. Pourtant, toutes
deux poursuivent la méme fin sans qu’il y ait entre elles contradiction ou incompatibilité
(p. 227-228).

La derniére partie (p. 245-436) traite de la séparation de la religion et de la philosophie et
de la problématique de la science du Kalam. L’auteur consacre un chapitre a la critique haz-
mienne de la philosophie d’al-Kindi telle qu’elle est exposée dans son traité : Fi I-falsafa al-ula,
ainsi que de celle d’Abll Bakr al-Razi contenue dans son livre A/l-‘ilm al-ilahi. La critique vise
essentiellement la partie « théologique » des philosophies abordées. Elle montre que la faiblesse
de ces philosophies vient de leur fondement logique, a savoir la méthode de giyas al-ga’ib “ala
I-3ahid qui fut a Porigine de la théorie « orientale » de ’accord de la philosophie et de la religion,
du mangiil et du ma’qil. Ibn Hazm exclut cette théorie mais il affirme résolument que la raison
ne peut que confirmer la révélation et que la métaphysique rationnelle d’Aristote constitue
une assise naturelle solide pour la religion. S. Yaftit soutient, & la suite d’al-Gabiri, que I’atta-
chement & la raison d’Aristote marque fonciérement la pensée philosophique du Maghreb et
de ’Andalousie depuis Ibn Hazm jusqu’a Ibn Rus$d. Il oriente le « projet» ambitieux officiel
soutenu par les Almohades en vue de protéger I’Occident musulman en face des dangers de

BCAI 5 (1988) S. Yaftt: Ibn Hazm wa I-fikr al-falsafi bi I-Magrib wa I-Andalus, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 " BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

la Gnose et de l'irrationnel qui ont pu trouver, & l'intérieur du Maghreb, dans la doctrine
d’Ibn Masarra et dans le soufisme, des échos alarmants. Bien entendu, ces menaces n’étaient
pas seulement de nature dogmatique mais aussi et tout particuliérement de nature politique.
Car derriére la Gnose et le batin se dressait le danger fatimide. Partisan dévoué des Omeyyades,
Ibn Hazm s’est servi, pour combattre la Gnose, du rationalisme aristotélicien. L’attitude d’Ibn
Hazm devint une tradition pour toute la pensée andalouse jusqu’a Ibn Rusd. Les chapitres
XII-XIV de cette partie sont consacrés a la critique hazmienne des méthodes kalamiques. Sont
abordés respectivement le raisonnement par analogie, 1’atomisme et la philosophie de la nature,
les attributs et les actes divins. L’option sunnite, présentée sous la forme d’un zahirisme ou
d’un néo-hanbalisme comme un projet idéologique pro-omeyyade et 4 la fois anti-‘abbaside
et anti-fatimide, fait I’objet du chapitre final (p. 411-432). Du point de vue philosophique,
le projet d’Ibn Hazm, repris, complété et achevé par Ibn Tumart, Ibn Bagga, Ibn al-Sid de
Badajoz et Ibn Rusd (p. 437-493) peut étre ramené aux termes suivants : fonder le §ar® sur
la certitude, c’est-a-dire sur des jugements apodictiques, et appuyer le Texte, le mangil,
par le rationnel, le ma’'qgal. Telle fut précisément, conclut S.Y., la problématique qui a donné
au projet théorique d’Ibn Hazm ses fondements méthodiques. Cette problématique est néan-
moins sécrétée par le besoin et les nécessités historiques culturelles et politiques. Ces conditions
ont amené I’Etat omeyyade en Andalousie a opposer a ses adversaires fatimides (ismaéliens
gnostiques) et ‘abbasides (d’idéologie syncrétique hésitant entre 1’i‘tizal, I’a§‘arisme et le
hanbalisme) une idéologie ou le Texte révélé, le rationnel, Aristote et les sciences des Awa’il
sont tous engagés dans le méme combat et destinés & préparer I’avenir au moyen des mémes
armes.

L’ouvrage de S.Y. est rédigé dans un style plutt « oriental ». 1l est stimulant, attachant et
bien construit. Le ton polémique qui monte de temps en temps n’en affecte pas la valeur. Il
n’est pas difficile de remarquer que parfois, pour écarter telle ou telle opinion, S.Y. se contente
de faire des « choix ». Il lui arrive « d’aller trop vite » et de ne point vérifier les éléments de
son exposé. La négation de 'istihsan par Ibn Hazm est, par exemple, justifiée par la formule :
«ma ra’'ghu l-muslimiina hasanan fa-huwa “inda I-lahi hasan », que S.Y. prend pour un verset
coranique alors que, bien entendu, elle ne I’est pas (p. 157). A partir d’un texte du Fisal, il
conclut que cet ouvrage a été composé en ’an 420 de I’H., ce qui n’est pas évident puisqu’on
doit prendre en considération les années qui séparent ’année de «la premiére révélation », ou
du moins de « la premiére mu‘arada », de celle de la higra (p. 57). Les idées relatives au probléme
du halg al-Qur’dn et aux rapports entre les mu‘tazila, al-Ma’miin et les “Abbasides, viennent
d’opinions « regues », elles sont a réviser presque entiérement. Pourtant, je dois dire que j’admire
énormément l’interprétation politico-culturelle du « projet andalou » élaboré par Ibn Hazm.
Mais je suis peu enclin & admettre qu’lbn Hazm était, en quelque sorte, « détaché » de ’expé-
rience « orientale », ou que sa pensée était spécifiquement distincte de celle du Machreq. 1l
m’est en plus difficile d’admettre, avec S.Y., tout a la fois la thése selon laquelle les nécessités
historiques et politiques étaient & 1’origine du projet culturel andalou, et celle selon laquelle
le Maghreb était soucieux de conquérir sa propre spécificité (husisiyya) en élaborant et en
construisant délibérément ce projet destiné a le distinguer du Machreq. Je regrette enfin que
la partie morale de la pensée d’Ibn Hazm n’ait pas eu de place dans la recherche de S.Y.

BCAI 5 (1988) S. Yaftt: Ibn Hazm wa I-fikr al-falsafi bi I-Magrib wa I-Andalus, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 101

Mais je crois que P’essentiel a été pourtant donné. J’ajouterai, pour conclure, que ’ouvrage de
Salim Yaftt apporte une saveur distinguée aux recherches consacrées au Faqih de Cordoue.
Je souhaite que son auteur poursuive ses recherches andalouses, et que plus précisément les
philosophes de 1’Occident musulman demeurent au centre de ses préoccupations scientifiques.

Fehmi JADAANE
(Université de Jordanie, Amman)

Fadlou SHEHADI, Metaphysics in Islamic Philosophy. New York, Caravan Books, 1982.
14 x 21 cm., X + 154 p.

Le livre de Shehadi comporte deux parties, qui ont en commun la notion d’« é&tre » dans
la tradition arabe et islamique. La question qui est posée est de savoir comment la tradition
arabe, qui ne connait pas un mot pour exprimer « étre », pouvait adapter la pensée grecque,
et notamment la pensée aristotélicienne.

Dans la premiére partie (40 p.) la notion d’étre («to be ») est traitée, aussi bien dans le
contexte linguistique que dans le domaine philosophique. Cette partie est une compilation de
trois publications antérieures, traitant successivement des diverses fagons d’articuler la notion
d’« &tre » dans la grammaire arabe, des relations entre grammaire et logique, et des implications
ontologiques.

Dans la seconde partie la relation entre essence et existence est analysée, comme 1’ont traitée
al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rusd (2 chapitres) et Mulla Sadra. Elle ne contient pas une métaphy-
sique compléte, mais est concentrée sur la relation essence-existence, et sur la distinction entre
les deux.

Que les théses d’al-Farabi, Ibn Sina et Ibn Rus§d soient exposées va de soi. Ce qui manque,
quand méme, est une référence a la pensée théologique islamique et A la philosophie des
Ibwan al-Safa’.

L’inclusion de Mulla Sadra, par contre, n’est pas évidente, et I’argumentation de l’auteur
n’est pas trés convaincante. Il le considére comme le point culminant de la tradition philo-
sophique persane post-classique, mais il ajoute que Mulla Sadra a été influencé plus par la
tradition islamique que par la tradition philosophique aristotélicienne ou platonicienne. Le
chapitre traitant de sa doctrine ne justifie pas davantage son inclusion : la précision et la pro-
fondeur de la pensée ne sont pas du méme niveau, alors que le texte de Shehadi prétend le
placer dans la grande tradition dans laquelle il situe les autres auteurs.

Dans 'exposé sur ces trois autres auteurs, Shehadi montre la continuité dans la tradition,
et les débats qui les opposent (notamment Ibn Sind et Ibn Ru$d). Il mentionne les réactions
d’Ibn Rusd aux argumentations d’Ibn Sina, et donne lui-méme les réponses qu’lbn Sina aurait
pu donner a Ibn Ruid.

Shehadi suit les auteurs dans leurs exposés et leurs argumentations, et il fait souvent état de
la terminologie arabe utilisée par eux. Il reste trés bref et trés concis; son livre suppose une
connaissance du contexte philosophique et culturel. Un exposé plus détaillé de la métaphysique

74

BCAI 5 (1988) S. Yaftt: Ibn Hazm wa I-fikr al-falsafi bi I-Magrib wa I-Andalus, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



