1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 97

Shihdboddin Yahya SOHRAVARDI, Shaykh al-Ishridq, Le Livre de la Sagesse orientale
(Kitdb Hikmat al-Ishrdq), avec les commentaires de Qotboddin Shirdzi et Molla
Sadrd Shirdzi, traduction et notes par Henry Corbin, établies et introduites par
Christian Jambet. Lagrasse, Editions Verdier, 1987. 14 x 22 cm., 694 p. (« Islam
spirituel »).

Nous avons ici un genre de quatuor, ou pourtant I’apport de cing hommes intégre la richesse
de la symphonie. Le premier violon, c’est naturellement Suhrawardi. Le second violon, c’est
M. Jambet. L’alto et le violoncelle sont respectivement tenus par Qutb al-Din et par Mulla
Sadra. Mais le son de ceux-ci comme de Suhrawardi nous parvient selon le timbre chaud et
vibrant des instruments choisis et faits par le luthier, nous voulons dire le traducteur, Henry
Corbin (qui inspire aussi pour part la mélodie du second violon). Reprenons ces hommes par
ordre chronologique.

Philosophe et spirituel iranien, Suhrawardi périt (sans doute exécuté) dans la prison d’Alep,
ou il avait €té jeté a la demande des docteurs de la Loi musulmane. Cinq ans plus t6t, en 582 H./
1186, le Maitre de I'lllumination écrivait son maitre livre, Hikmat al-i§rdg. Comme le dit
M. Jambet : « 1l est clair que Sohravardi a voulu laisser ici, non pas un livre parmi d’autres,
mais celui qui dispenserait désormais de tout autre fondement pour la connaissance mystique
de I'univers lumineux » (p. 58). L’ouvrage comporte deux parties. La premiére, « Sur les régles
de la pensée », traite en détail de la logique et en critique parfois I’édifice aristotélicien. Le
traducteur a sauté cette partie (cf. p. 9, 55, 93), ce qui ne laisse pas de changer notablement
Pimpression que retire le lecteur, méme si la seconde partie, métaphysique et mystique, est
sans conteste la principale. Il faudrait au moins tout un article pour présenter et discuter
séricusement la doctrine de Suhrawardi. On ne peut ici que renvoyer a son texte, et 4 ses com-
mentateurs.

Plusieurs sont connus : Shahraziri (cf. p. 59 s.), Nagm al-Din Mahmiid Tabrizi et Muhammad
Sarif Ibn Harawi (cf. H. Corbin, En Islam iranien, t. 2, 353 5.) ... Ici, aprés le texte de Suhra-
wardi, on trouve successivement les commentaires de Qutb al-Din Sirazi (VII® s. H. / XIII® s.)
et de Mulla Sadra (XI°s. H./ XVII® s.), ou du moins celles de leurs gloses qu’avait traduites
Henry Corbin : vaste choix, puisque chacun de ces deux commentaires occupe ici quelque 200
pages et dépasse donc en étendue le texte de base.

Ce triptyque n’est pas seulement uni par la doctrine de 1’isrdq, mais aussi par la puissante
personnalité du traducteur. M. Jambet expose parfaitement, p. 68 s., la « philosophie de la
traduction » de Corbin. Les outrances stylistiques et les infléchissements subjectifs avec lesquels
notre regretté professeur 1’a parfois mise en ceuvre ne lui Gtent pas plusieurs mérites, qu’il faut
considérer avec soin.

En tout cas, nous avons désormais en main, dans cette traduction, une ceuvre fondamentale
de la philosophie iranienne. Grace a M. Christian Jambet, dont il faut saluer la ténacité,
la modestie, 1a méthode. A la demande et avec ’aide de Mme Stella Corbin, il a patiemment
exploré les manuscrits laissés par Henry Corbin pour reconstituer, harmoniser, agencer ces
traductions avec un scrupuleux respect des choix de leur auteur (cf. p. 64-67, 72). Il explique,

BCAI 5 (1988) Sh.Y. Sohravardi: Le Livre de la Sagesse orientale, trad. H. Corbin, recensé par G. Monnot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne'5

p. 70 s., le titre frangais finalement retenu. Il a su nous livrer ce bel ouvrage sous la forme
d’un admirable travail de marqueterie. La typographie est d’une grande élégance. Les coquilles
sont rares (mettre au singulier deux participes passés, p. 69, 1. 3 av. la fin et p. 72, al. 3). On
regrettera que les titres courants ne permettent pas de voir aussitot si une page est de Suhrawardi,
de Qutb al-Din ou de Sadra. Le lecteur sera bien inspiré d’assimiler les régles du jeu, c.-a-d.
le sens des sigles et des différents chiffres (p. 67 en note et 71 s.) avant d’aborder les traductions.
Il pourra s’exercer aux p. 144 ou 428. Il perdrait beaucoup en négligeant la longue Introduction
de M. Jambet. Celui-ci, p. 11-47, développe de profondes réflexions sur la philosophie de Suhra-
wardi. Il met en valeur sa spécificité (p. 12 s., 22, 25): la « bifurcation perpétuelle de la
Lumiére » dans la cosmologie de son « émanation » (p. 19 s.) est la construction intellectuelle
qui permet (p. 35) a un sentiment dualiste et gnostique de s’affirmer comme « I’intelligence du
sens vrai du rawhid » (p. 29). Certains estimeront que la « césure » cartésienne et ses suites sont
trop vite avalisées et que ’ontologie n’appartient pas au passé. On pourra trouver qu’il y a
trop d’indulgence a excuser en « tensions » (p. 22) les incohérences du penseur de P’illumination
(cf. p. 20; 34, n. 30; 37; 39-41). Mais tous admireront en M. Jambet un esprit philosophique
aigu servi par une langue trés pure, et concluront comme il a commencé (p. 10) : « II faut ...
que nous apprenions ce que ces textes disent a notre présent, ce qu’a les ignorer nous perdrions
de la compréhension de notre propre histoire ».
Guy MonNNoT
(E.P.H.E., Paris)

Salim YAFOT, Ibn Hazm wa l-fikr al-falsafi bi I-magrib wa l-andalus. Casablanca, Al-
markaz al-tagafi al-‘arabi, 1986. 16,5 x 23 cm., 525 p.

On n’a point besoin de signaler la place qu’occupe Ibn Hazm de Cordeue (384/994 - 456/1064)
dans la pensée musulmane classique. Sa figure demeure parmi celles qui nous fascinent le plus,
et son zdhirisme a trés longtemps marqué et méme troublé la mémoire islamique. Mal inter-
prété, il a été souvent présenté comme un esprit anti-rationaliste déclaré. Sa négation de la
légitimité du giyas, de Uistihsdn et du ra’y a considérablement réduit le poids réel de son sys-
téme. Certes, les travaux de Goldziher, Asin Palacios, Schacht, Brunschvig, Arnaldez et Turki
ont contribué remarquablement a redresser son image, mais sa pensée et sa personnalité
restent d’une richesse inépuisable.

L’ouvrage de Salim Yafit doit étre retenu et considéré comme un travail de bonne valeur.
Il s’agit en effet d’une étude globale et approfondie de I’ceuvre philosophique d’Ibn Hazm.

L’étude est composée d’une Introduction, de 3 parties divisées en 14 chapitres, et d’une
Conclusion.

Dans les 3 chapitres de la I*® partie intitulée : « Ibn Hazm entre le désir et I’histoire »
(p. 15-80), I'auteur passe en revue les données politiques, économiques et culturelles de
Cordoue pendant la fitna, données indispensables a la saisie de 1’expérience personnelle
d’Ibn Hazm. L’approche est élaborée selon le concept de « personnalité de base » tel qu’il
est entendu par M. Dufrenne. La vie d’Ibn Hazm est relatée « a 'image de I’Andalousie »,

BCAI 5 (1988) Sh.Y. Sohravardi: Le Livre de la Sagesse orientale, trad. H. Corbin, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



