1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 95

commentaire du De cwlo en Occident aux XIII® et X1V® siécles; Pierre Hadot, sur celle du
commentaire du Manuel d’Epictéte du XV® au XVII® siécles. Et, pour finir par le tout début,
Mme I. Hadot énumére, p. 3, les recherches sur S. poursuivies en ce moment méme par plusieurs
des collaborateurs de ce volume, et les traductions en cours, qui donneront en anglais, en fran-
cais, ou en italien, tous les commentaires connus (sauf celui sur les Catégories) : précieux
concours pour les philosophes arabisants qui, comme on doit P’espérer, vont s’intéresser a
Simplicius!
Jean JoLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Joel L. KRAEMER, Humanism in the Renaissance of Islam. The Cultural Revival during
the Buyid Age. Leiden, E.J. Brill, 1986. In-8°, x1x-329 p.

——, Philosophy in the Renaissance of Islam. Abi Sulayman al-Sijistani and his Circle.
Leiden, E.J. Brill, 1986. In-8°, x1v-354 p.

Ces deux livres ne sont pas séparables, puisque le second (PRI) s’attache particuliérement
a un personnage et un groupe présentés de fagon succincte dans le premier (HRI, p. 139-165).
Dans celui-ci, I’A. commence par préciser les deux mots-clés de son titre par ressemblances
et différences avec leur sens consacré : celui qu’ils ont dans I’histoire de la culture européenne.
La renaissance dont il est question ici enjambe les 3°/9° et 4°/10° siécles, et s’enracine dans
des faits sociaux tels que I’émergence d’une classe moyenne, la mobilité des marchands et des
érudits, le mécénat pratiqué par les dirigeants; les traits que I’A. estime pouvoir déceler dans
cette époque et retenir comme caractéristiques de cet humanisme sont I’individualisme, le
cosmopolitisme, le sécularisme; les caractéres typiques en sont ceux du philosophe, du dirigeant,
de I’homme de cour. Aprés cette introduction (p. 1-30), qui comporte aussi un tableau de la
mentalité de ’époque, vient un chapitre consacré au début de «I’ére bayide », puisque c’est
sous les premiers représentants de cette dynastie que s’est épanouie cette renaissance (cela
était annoncé dés la préface, p. vi); I’A. y analyse notamment les diverses faces de leur politique
et décrit plusieurs groupes sociaux (p. 31-102). Le chapitre 11 (p. 103-206) décrit cing « écoles,
cercles et sociétés », chacun groupé autour d’une figure centrale; en voici les sous-titres :
Yahya b. “Adi et son école; le cercle d’Abii Sulayman al-Sigistani; AbG Sulayman al-Maqdisi
et les Fréres Sincéres; Abl ‘Abdallah al-Basii et son école; le vizir Abli “Abdallah b. Sa‘dan
et son cercle. Le chapitre III (p. 207-285) présente des « profils » d’érudits, de mécénes, de
souverains; ce sont : Abli Hayyidn al-Tawhidi, le secrétaire; Abi “Ali (b.) Miskawayh, ’homme
de cour; Abi I-Hasan al-"Amiri, le philosophe; Abii 1-Fadl b. al-"Amid, le maitre de “Adud
al-Dawla; Isma‘il b. “Abbad, le «compagnon» (al-sahib) de Mu’ayyid al-Dawla; “Adud
al-Dawla, «le roi des rois », sous lequel «I’époque de la Renaissance en Islam atteignit son
sommet resplendissant » (p. 273).

PRI est un livre d’histoire de la philosophie, son titre méme I’annonce. Il est consacré pour
plus de la moitié a des développements proprement philosophiques : le chapitre III (p. 136-273)
expose la philosophie de Sigistani d’aprés les données fournies par Tawhidi dans les Mugabasdt

BCAI 5 (1988) J.L. Kraemer: Philosophy in the Renaissance of Islam, Abl Sulayman al-Sijistani and his Circle, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

principalement. La méthode de I’A. dans cette exposition consiste & citer ou résumer un texte
de Tawhidi et a le commenter ensuite. La nature de ses sources I’a évidemment conduit a
imposer aux documents recueillis un ordre systématique : 1, logique et langage; 2, philosophie
de la nature; 3, métaphysique; 4, 'homme et la société. En plusieurs endroits (p. 137-140;
140-142; 165-166) I’A., par de bréves analyses, donne de bons apergus de cette philosophie
sans grand génie, mais sérieuse, attentive aux choses et informée des doctrines (particuli¢rement
de Daristotélisme et du néo-platonisme) — « humaniste » done, si ’on veut, pour reprendre
un théme déja touché. On regrettera cependant qu’il n’insiste guére sur la large composante
aphoristique de Siwan al-hikma. Cette forme, en effet, n’est pas indifférente au contenu : que
la philosophie de Sigistani ne dépasse pas le niveau d’une bonne vulgate néo-platonicienne,
que dans son cercle on recueille avec prédilection les aphorismes, et aussi les textes parénétiques,
ce sont 13 deux traits qui tiennent & une méme attitude de P’esprit : souci de penser vrai, non
d’approfondir pour renouveler. A la p. 136, au premier paragraphe du chapitre III, I’A. majore
sans doute la stature de Sigistani, mais on ne lira pas sans respect la justification qu’il donne
de son propre travail : «traduire le legs d’une autre culture en des termes intelligibles, dans
un esprit d’ouverture, forger des liens entre cette culture et la nétre, de fagon qu’elle devienne
pour nous un moyen d’édification, qu’elle nous aide a nous comprendre nous-mémes et a
nous transformer. L’édification, la formation de soi-méme (Bildung), sont avec le savoir le but
de cette sorte de recherche historique qui emprunte son allure a la tradition des études huma-
nistes ». Cette citation est un peu longue mais elle jette un jour sur la pensée profonde de I’A.
et sur l’intention qui traverse et anime ’ensemble organique que constituent ces deux livres.
L’autre élément proprement philosophique de PRI, ce sont les traductions des trois seuls
traités d’Abt Sulaymin qui nous soient parvenus, et le résumé d’un quatri¢éme, édité précé-
demment par Gérard Troupeau, et dont une partie du moins peut étre attribuée avec
vraisemblance a Sigistini (ch. IV, p. 724-310). Les deux premiers chapitres constituent I’élément
historique du volume. Le premier (p. 61-79) comprend la biographie de Sigistini, dans son
environnement historique et social; neuf notices sur des membres de son cercle philosophique;
six autres, sur quelques-unes de ses relations. Le deuxiéme (p. 80-135) donne une « vue d’en-
semble bio-bibliographique » sur Sifistani; I’A. y analyse et critique non seulement les données
fournies par les bio-bibliographes proprement dits, mais aussi (notamment) celles qu’on peut
extraire de Siwan al-hikma : on lira avec intérét sur ce point les p. 119-131, consacrées spécia-
lement a cet ouvrage et a ses « satellites ».

On aura sans doute compris & lire cette recension que ces deux volumes sont appelés a devenir
des ouvrages de référence sur une période attachante, importante aussi, de I’histoire de la
pensée philosophique en Islam. L’A. y brasse une énorme masse de documents, imprimés ou
manuscrits; il y confronte une multitude de données — au point qu’a une lecture assidue on
éprouve I'impression d’étre plongé dans une foule. Les multiples anecdotes qu’il relate sont
le plus souvent fort intéressantes. Les bibliographies sont trés riches; les index, ol sont groupés
les notices ¢t les noms (ceux-ci, de beaucoup les plus nombreux) n’ont pas moins de vingt-cing
pages chacun.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 5 (1988) J.L. Kraemer: Philosophy in the Renaissance of Islam, Abl Sulayman al-Sijistani and his Circle, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 97

Shihdboddin Yahya SOHRAVARDI, Shaykh al-Ishridq, Le Livre de la Sagesse orientale
(Kitdb Hikmat al-Ishrdq), avec les commentaires de Qotboddin Shirdzi et Molla
Sadrd Shirdzi, traduction et notes par Henry Corbin, établies et introduites par
Christian Jambet. Lagrasse, Editions Verdier, 1987. 14 x 22 cm., 694 p. (« Islam
spirituel »).

Nous avons ici un genre de quatuor, ou pourtant I’apport de cing hommes intégre la richesse
de la symphonie. Le premier violon, c’est naturellement Suhrawardi. Le second violon, c’est
M. Jambet. L’alto et le violoncelle sont respectivement tenus par Qutb al-Din et par Mulla
Sadra. Mais le son de ceux-ci comme de Suhrawardi nous parvient selon le timbre chaud et
vibrant des instruments choisis et faits par le luthier, nous voulons dire le traducteur, Henry
Corbin (qui inspire aussi pour part la mélodie du second violon). Reprenons ces hommes par
ordre chronologique.

Philosophe et spirituel iranien, Suhrawardi périt (sans doute exécuté) dans la prison d’Alep,
ou il avait €té jeté a la demande des docteurs de la Loi musulmane. Cinq ans plus t6t, en 582 H./
1186, le Maitre de I'lllumination écrivait son maitre livre, Hikmat al-i§rdg. Comme le dit
M. Jambet : « 1l est clair que Sohravardi a voulu laisser ici, non pas un livre parmi d’autres,
mais celui qui dispenserait désormais de tout autre fondement pour la connaissance mystique
de I'univers lumineux » (p. 58). L’ouvrage comporte deux parties. La premiére, « Sur les régles
de la pensée », traite en détail de la logique et en critique parfois I’édifice aristotélicien. Le
traducteur a sauté cette partie (cf. p. 9, 55, 93), ce qui ne laisse pas de changer notablement
Pimpression que retire le lecteur, méme si la seconde partie, métaphysique et mystique, est
sans conteste la principale. Il faudrait au moins tout un article pour présenter et discuter
séricusement la doctrine de Suhrawardi. On ne peut ici que renvoyer a son texte, et 4 ses com-
mentateurs.

Plusieurs sont connus : Shahraziri (cf. p. 59 s.), Nagm al-Din Mahmiid Tabrizi et Muhammad
Sarif Ibn Harawi (cf. H. Corbin, En Islam iranien, t. 2, 353 5.) ... Ici, aprés le texte de Suhra-
wardi, on trouve successivement les commentaires de Qutb al-Din Sirazi (VII® s. H. / XIII® s.)
et de Mulla Sadra (XI°s. H./ XVII® s.), ou du moins celles de leurs gloses qu’avait traduites
Henry Corbin : vaste choix, puisque chacun de ces deux commentaires occupe ici quelque 200
pages et dépasse donc en étendue le texte de base.

Ce triptyque n’est pas seulement uni par la doctrine de 1’isrdq, mais aussi par la puissante
personnalité du traducteur. M. Jambet expose parfaitement, p. 68 s., la « philosophie de la
traduction » de Corbin. Les outrances stylistiques et les infléchissements subjectifs avec lesquels
notre regretté professeur 1’a parfois mise en ceuvre ne lui Gtent pas plusieurs mérites, qu’il faut
considérer avec soin.

En tout cas, nous avons désormais en main, dans cette traduction, une ceuvre fondamentale
de la philosophie iranienne. Grace a M. Christian Jambet, dont il faut saluer la ténacité,
la modestie, 1a méthode. A la demande et avec ’aide de Mme Stella Corbin, il a patiemment
exploré les manuscrits laissés par Henry Corbin pour reconstituer, harmoniser, agencer ces
traductions avec un scrupuleux respect des choix de leur auteur (cf. p. 64-67, 72). Il explique,

BCAI 5 (1988) J.L. Kraemer: Philosophy in the Renaissance of Islam, Abl Sulayman al-Sijistani and his Circle, recensé par ). Jo_livet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



