1938 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 93

Parmi les auteurs traités, on remarque le nom d’al-Gazili, non comme philosophe, mais
a cause de sa participation, comme théologien, a la discussion philosophique. Pour une raison
analogue, Leaman a rangé la pensée de Maimonide dans cette histoire de la philosophie,
comme une réaction finale, parce que lui aussi montre une nette prédilection pour les arguments
philosophiques. On peut constater que c’est un bon choix, qui peut clarifier la discussion entre
philosophes et théologiens.

Leaman ajoute un chapitre final sur «la fagon de lire les textes philosophiques islamiques »,
dans lequel il traite du caractére ésotérique qui a été attribué & un grand nombre de ces textes.

Leaman donne des analyses claires, il cherche le noyau des problémes philosophiques, et il
suit les discussions dans I’histoire de la pensée (d’Aristote 2 Maimonide) avec des références
a la pensée théologique chrétienne et islamique. Tout cela avec beaucoup de citations.

Un lecteur qui chercherait une introduction a la philosophie arabe comme élément de la
culture arabe ferait mieux de prendre un autre livre. Mais celui qui s’intéresse & cette pensée
comme une phase de la pensée humaine trouvera ici une contribution fort intéressante.

Jan PETERS
(Katholieke Universiteit, Nijmegen)

Simplicius. Sa vie, son euvre, sa survie. Actes du Colloque International de Paris (28 sept. -
I" oct. 1985) organisé par le Centre de recherches sur les euvres et la pensée de
Simplicius (RCP 739 - CNRS). Edités par lisetraut Hadot. Berlin - New York,
Walter de Gruyter, 1987. In-8°, x-406 p. (« Peripatoi ». Philosophisch-historische
Studien zum Aristotelismus », Band 15).

Il n’est sans doute pas habituel qu’on recense, dans un bulletin destiné a des islamologues,
un ouvrage, fiit-il de valeur, consacré & un philosophe grec. On peut regretter qu’il en soit
ainsi : sans tomber dans le travers qui fait considérer chaque ceuvre philosophique écrite en
arabe comme un palimpseste ol il faut chercher par en dessous un texte grec (voir Bulletin
critique n° 4, p. 101-102), il reste vrai que la philosophie arabe doit beaucoup de choses 2 la
grecque. Il n’est guére d’informations sur celle-ci qui ne puissent étre utiles a la connaissance
de celle-1a, au moins de fagon médiate. Cela est vrai particuliérement des ouvrages qui traitent
du néo-platonisme, comme c’est ici le cas. Et ce I’est encore plus, parce qu’il s’agit de Simpli-
cius. Certes la tradition bio-bibliographique arabe est assez pauvre en données explicites &
son sujet (voir ici méme I’article de Mme Ilsetraut Hadot : « La vie et I’ceuvre de Simplicius
d’aprés des sources grecques et arabes », Simplicius ..., p. 3-39, plus particuliérement p. 24-27
et 36-38). Mais un lecteur attentif peut remarquer en divers endroits de la littérature philo-
sophique arabe ce qui pourrait bien étre des échos de I’ceuvre de Simplicius (voir déja R. Walzer,
Greek into Arabic, p. 72-73 notamment, mais aussi p. 69, 74, 192, peut-8tre p. 41); ici méme
p. 315, I'explication donnée par Simplicius de la chaleur des rayons du soleil parait proche de
celle qu’en donnera Avicenne. Une recherche systématique, pour impressionnante qu’en soit

BCAI 5 (1988) I. Hadot (éd.): Simplicius. Sa vie, son ceuvre, sa survie, recensé par J. Jolivet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 5 (1988
© IFAO 2026

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

la perspective, donnerait sans doute des résultats intéressants : on peut le présumer, voire le
gager, & partir de deux passages de ce volume qui ouvrent des horizons nouveaux, et du plus
haut intérét, aux historiens de la pensée arabe. Le premier est aux p. 7-21, donc dans D’article
déja cité de Mme I. Hadot. Celle-ci, dans un premier temps, analyse un texte d’Agathias
relatif aux philosophes chassés d’Athénes en 529 par un décret de Justinien, et, plus parti-
culié¢rement ici, de ce qui leur arrive aprés leur séjour chez le roi de Perse Chosroés auprés de
qui ils s’étaient réfugiés : elle estime (référence ici & son Probléme du néoplatonisme alexandrin,
Paris, 1978) qu’ils ne sont pas retournés & Athénes, ou a Alexandrie, mais qu’ils se sont fixés
quelque part en Asie (p. 7-10). Or un article de Michel Tardieu, paru dans le Journal Asiatique,
274 (1986), p. 1-44, et résumé ici aux p. 10-21, parait établir solidement qu’ils se sont arrétés
a Harran, donc dans ’empire perse et plus précisément dans la région du haut Euphrate.
Les fameux « Sabéens (Sabiens) de Harran » seraient donc, d’aprés le témoignage de Mas‘udi,
4 répartir en deux catégories : d’une part des adorateurs des astres, d’autre part des philosophes,
les « Sabiens grecs», école néo-platonicienne vraisemblablement fondée par les «exclus
d’Athénes ». Selon M. Tardieu, Simplicius aurait écrit & Harrdn son commentaire du Manuel
d’Epictéte; Mme 1. Hadot y ajoute les commentaires sur le De cwlo, la Physigue, et les Caté-
gories, d’Aristote; et sur le De anima, si ce dernier commentaire est bien de lui, comme elle
le pense (p. 21-24). Si ’hypothése de M. Tardieu est exacte — et ses démonstrations paraissent
solides — elle assurerait donc une proximité géographique entre une école néo-platonicienne
active et le centre de 1’activité intellectuelle & la grande époque des traductions du grec en
arabe. Or, dans ce méme Simplicius, un article dii & M. Tardieu confirme par un biais inattendu
cette hypothése : Les calendriers en usage & Harran d’aprés les sources arabes et le commentaire
de Simplicius @ la Physique d’Aristote (p. 40-57). Un passage de ce commentaire énumére quatre
calendriers, distincts notamment par la date a laquelle ils font commencer 1’année, et dont
lni-méme et ses auditeurs ont une expérience directe : les calendriers asiate, romain, arabe et
attique; or le seul endroit ol 4 cette époque ces calendriers étaient simultanément en usage,
c’est Harran. Ainsi, redisons-le, ’historien de la philosophie arabe devrait étre spécialement
attentif & ce qui nous reste des ceuvres de Damascius, Simplicius, Priscien de Lydie, et plus
lointainement d’Ammonius, qui fut maitre de Simplicius. Il y a 1a de quoi programmer des
recherches qu’on n’entreprendrait pas seulement « pour voir », mais avec de sérieuses chances
d’aboutir a des résultats fructueux. On pourrait, pour commencer, reprendre ce que dit Razi
(le médecin) des « Sabiens de Harran » — et Paul Kraus voyait 1a un subterfuge de sa part.

Quant a ce Simplicius, il comprend quatre parties : I, « Introduction biographique », consti-
tuée par les deux articles qu’on vient d’évoquer; II, « Aspects doctrinaux »; deux articles de
Philippe Hoffmann sur, respectivement, les catégories du langage selon S., et sur les aspects
de sa polémique avec Jean Philopon relatifs & la « transcendance du ciel »; d’autre part Henry
J. Blumenthal y traite d’une partic du commentaire du De anima attribué a S.; Concetta Luna,
de la relation chez S.; Richard Sorabji, de la matiére premiére comme extension; Nestor-Luis
Cordero, de S. et de '« école » éléate (les guillements sont de N.-L.C.); IIl, « Transmission
des textes »; I. Hadot sur les fragments du commentaire de S. sur la Métaphysique; Leonardo
Taran, sur le texte de son commentaire sur la Physique; Dieter Harlfinger, sur la tradition
manuscrite de ce méme commentaire; IV, « Survie»; Fernand Bossier, sur l’influence du

) I. Hadot (éd.): Simplicius. Sa vie, son ceuvre, sa survie, recensé par J. Jolivet
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 95

commentaire du De cwlo en Occident aux XIII® et X1V® siécles; Pierre Hadot, sur celle du
commentaire du Manuel d’Epictéte du XV® au XVII® siécles. Et, pour finir par le tout début,
Mme I. Hadot énumére, p. 3, les recherches sur S. poursuivies en ce moment méme par plusieurs
des collaborateurs de ce volume, et les traductions en cours, qui donneront en anglais, en fran-
cais, ou en italien, tous les commentaires connus (sauf celui sur les Catégories) : précieux
concours pour les philosophes arabisants qui, comme on doit P’espérer, vont s’intéresser a
Simplicius!
Jean JoLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Joel L. KRAEMER, Humanism in the Renaissance of Islam. The Cultural Revival during
the Buyid Age. Leiden, E.J. Brill, 1986. In-8°, x1x-329 p.

——, Philosophy in the Renaissance of Islam. Abi Sulayman al-Sijistani and his Circle.
Leiden, E.J. Brill, 1986. In-8°, x1v-354 p.

Ces deux livres ne sont pas séparables, puisque le second (PRI) s’attache particuliérement
a un personnage et un groupe présentés de fagon succincte dans le premier (HRI, p. 139-165).
Dans celui-ci, I’A. commence par préciser les deux mots-clés de son titre par ressemblances
et différences avec leur sens consacré : celui qu’ils ont dans I’histoire de la culture européenne.
La renaissance dont il est question ici enjambe les 3°/9° et 4°/10° siécles, et s’enracine dans
des faits sociaux tels que I’émergence d’une classe moyenne, la mobilité des marchands et des
érudits, le mécénat pratiqué par les dirigeants; les traits que I’A. estime pouvoir déceler dans
cette époque et retenir comme caractéristiques de cet humanisme sont I’individualisme, le
cosmopolitisme, le sécularisme; les caractéres typiques en sont ceux du philosophe, du dirigeant,
de I’homme de cour. Aprés cette introduction (p. 1-30), qui comporte aussi un tableau de la
mentalité de ’époque, vient un chapitre consacré au début de «I’ére bayide », puisque c’est
sous les premiers représentants de cette dynastie que s’est épanouie cette renaissance (cela
était annoncé dés la préface, p. vi); I’A. y analyse notamment les diverses faces de leur politique
et décrit plusieurs groupes sociaux (p. 31-102). Le chapitre 11 (p. 103-206) décrit cing « écoles,
cercles et sociétés », chacun groupé autour d’une figure centrale; en voici les sous-titres :
Yahya b. “Adi et son école; le cercle d’Abii Sulayman al-Sigistani; AbG Sulayman al-Maqdisi
et les Fréres Sincéres; Abl ‘Abdallah al-Basii et son école; le vizir Abli “Abdallah b. Sa‘dan
et son cercle. Le chapitre III (p. 207-285) présente des « profils » d’érudits, de mécénes, de
souverains; ce sont : Abli Hayyidn al-Tawhidi, le secrétaire; Abi “Ali (b.) Miskawayh, ’homme
de cour; Abi I-Hasan al-"Amiri, le philosophe; Abii 1-Fadl b. al-"Amid, le maitre de “Adud
al-Dawla; Isma‘il b. “Abbad, le «compagnon» (al-sahib) de Mu’ayyid al-Dawla; “Adud
al-Dawla, «le roi des rois », sous lequel «I’époque de la Renaissance en Islam atteignit son
sommet resplendissant » (p. 273).

PRI est un livre d’histoire de la philosophie, son titre méme I’annonce. Il est consacré pour
plus de la moitié a des développements proprement philosophiques : le chapitre III (p. 136-273)
expose la philosophie de Sigistani d’aprés les données fournies par Tawhidi dans les Mugabasdt

BCAI 5 (1988) I. Hadot (éd.): Simplicius. Sa vie, son ceuvre, sa survie, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



