92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

XIII. Les zindigs en pays d’Islam au début de la période abbaside in Rivista degli Studi Orientali
1937 (58 p.). Cette étude, devenue classique, étudie la lutte entre 1’Islam et le Manichéisme au
début de la période abbasside et particuliérement entre 163 et 170. Partant du texte du Fihrist
sur les Manichéens, G.V. poursuit en retragant la persécution officielle qui s’est abattue sur
la zandaqa et en établissant les notices d’un certain nombre de zindigs avec le souci de préciser
en quoi on pouvait les considérer comme des manichéens.

XIV. Le témoignage d’al-Maturidi sur la doctrine des Manichéens, des Daysanites et des
Marcionites in Arabica 1966 (38 4 16 p.). En fait il s’agit bien plus que du témoignage de
Maturidi sur les doctrines dualistes : G.V. présente, & propos de ces textes, des extraits de trés
nombreux auteurs qui ont, d’une fagon ou de I’autre, parlé de ces problémes. Il y a 13 une
sorte de florilége du témoignage des Arabes sur le dualisme. Cette présentation est complétée
par une traduction annotée du début du cinquiéme volume du Mugni du Qadi “Abd al-Gabbar,
le plus détaillé de ’ensemble de ces textes sur les sectes dualistes vues par I’Islam.

Un index composé par les éditeurs vient trés utilement compléter cet ensemble de textes que
beaucoup se réjouiront de voir ainsi réimprimés,
Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux Iil)

Oliver LEAMAN, An Introduction to medieval Islamic philosophy. Cambridge, Cambridge
University Press, 1985. 16 x 23 c¢m., xi1 -+ 208 p.

Le but de Leaman en écrivant ce livre est trés net. Ce qu’il envisage, c’est un exposé sur I’his-
toire de la pensée, notamment la pensée philosophique. C’est pour cela que I’accent dans cet
ouvrage est mis sur les arguments philosophiques employés par les auteurs. 1 traite les grands
problémes philosophiques avec les arguments «a partir de leur origine théologique jusqu’a
leur élaboration philosophique » (p. x1).

I écrit son livre aussi bien pour des philosophes que pour des arabisants, et ce qu’il veut
expliquer 4 nous, les arabisants, c’est qu’il faut lire les ceuvres des grands philosophes arabes
avant tout comme des spécimens de la pensée philosophique.

Ce but général méne 4 un plan thématique du livre : 'auteur prend deux grands thémes,
qui ont dominé les discussions parmi les philosophes et entre théologiens et philosophes.
Comme on pouvait s’y attendre, ces thémes sont tirés des ceuvres d’al-Gazili et Ibn Ruid,
dans lesquelles on suit la discussion philosophique commencée par Ibn Sini.

Dans une premiére partie, Leaman prend les trois théses des philosophes qui sont — dans
Popinion d’al-Gazili — anti-islamiques : I’éternité du monde,. la thése que Dieu ne connait
pas les particuliers, et la négation de la résurrection. La seconde partie traite de la relation
entre la raison et la révélation, notamment dans la morale. Bien que le choix de ces sujets
n’ait rien de surprenant, I’élaboration qui en est faite montre que ce choix donne bien la pos-
sibilité d’un tour d’horizon de la discussion philosophique arabe.

BCAI 5 (1988) O. Leaman: An Introduction to Medieval Islamic Philosophy, recensé par J. Peters
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1938 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 93

Parmi les auteurs traités, on remarque le nom d’al-Gazili, non comme philosophe, mais
a cause de sa participation, comme théologien, a la discussion philosophique. Pour une raison
analogue, Leaman a rangé la pensée de Maimonide dans cette histoire de la philosophie,
comme une réaction finale, parce que lui aussi montre une nette prédilection pour les arguments
philosophiques. On peut constater que c’est un bon choix, qui peut clarifier la discussion entre
philosophes et théologiens.

Leaman ajoute un chapitre final sur «la fagon de lire les textes philosophiques islamiques »,
dans lequel il traite du caractére ésotérique qui a été attribué & un grand nombre de ces textes.

Leaman donne des analyses claires, il cherche le noyau des problémes philosophiques, et il
suit les discussions dans I’histoire de la pensée (d’Aristote 2 Maimonide) avec des références
a la pensée théologique chrétienne et islamique. Tout cela avec beaucoup de citations.

Un lecteur qui chercherait une introduction a la philosophie arabe comme élément de la
culture arabe ferait mieux de prendre un autre livre. Mais celui qui s’intéresse & cette pensée
comme une phase de la pensée humaine trouvera ici une contribution fort intéressante.

Jan PETERS
(Katholieke Universiteit, Nijmegen)

Simplicius. Sa vie, son euvre, sa survie. Actes du Colloque International de Paris (28 sept. -
I" oct. 1985) organisé par le Centre de recherches sur les euvres et la pensée de
Simplicius (RCP 739 - CNRS). Edités par lisetraut Hadot. Berlin - New York,
Walter de Gruyter, 1987. In-8°, x-406 p. (« Peripatoi ». Philosophisch-historische
Studien zum Aristotelismus », Band 15).

Il n’est sans doute pas habituel qu’on recense, dans un bulletin destiné a des islamologues,
un ouvrage, fiit-il de valeur, consacré & un philosophe grec. On peut regretter qu’il en soit
ainsi : sans tomber dans le travers qui fait considérer chaque ceuvre philosophique écrite en
arabe comme un palimpseste ol il faut chercher par en dessous un texte grec (voir Bulletin
critique n° 4, p. 101-102), il reste vrai que la philosophie arabe doit beaucoup de choses 2 la
grecque. Il n’est guére d’informations sur celle-ci qui ne puissent étre utiles a la connaissance
de celle-1a, au moins de fagon médiate. Cela est vrai particuliérement des ouvrages qui traitent
du néo-platonisme, comme c’est ici le cas. Et ce I’est encore plus, parce qu’il s’agit de Simpli-
cius. Certes la tradition bio-bibliographique arabe est assez pauvre en données explicites &
son sujet (voir ici méme I’article de Mme Ilsetraut Hadot : « La vie et I’ceuvre de Simplicius
d’aprés des sources grecques et arabes », Simplicius ..., p. 3-39, plus particuliérement p. 24-27
et 36-38). Mais un lecteur attentif peut remarquer en divers endroits de la littérature philo-
sophique arabe ce qui pourrait bien étre des échos de I’ceuvre de Simplicius (voir déja R. Walzer,
Greek into Arabic, p. 72-73 notamment, mais aussi p. 69, 74, 192, peut-8tre p. 41); ici méme
p. 315, I'explication donnée par Simplicius de la chaleur des rayons du soleil parait proche de
celle qu’en donnera Avicenne. Une recherche systématique, pour impressionnante qu’en soit

BCAI 5 (1988) O. Leaman: An Introduction to Medieval Islamic Philosophy, recensé par J. Peters )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



