1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 89

(chap. X, p. 241 sq.) est consacrée aux régions du monde musulman ol il n’y a pas du tout de
centres d’études chrétiens : analyse schématique, mais malgré tout bienvenue, pour apporter
certaines réponses a des questions multiples qu’on peut se poser sur la situation locale des pays
en question et le pourquoi d’une telle absence (p. ex. Arabie Saoudite, Emirats du Golfe,
Yémen, Somalie, Libye etc...). Une autre rubrique s’attaque au probléme de politique et de
culture a lintérieur de ces Centres, et enfin une troisiéme aux relations des musulmans avec
ceux-ci. Quelques échantillons du Moyen Age, institutions ou personnalités, comme al-Gahiz,
Ihwan al-Safa’ et al-Gazali, sont schématiquement présentés, avant de passer aux siécles
suivants plus proches de nous.

Une troisiéme et derniére partie (327-350) s’occupe exclusivement du Centre d’études de
Rabat, qui a €t¢ & ’origine de tout ce travail, comme on I’a vu plus haut, et qui a été fondé
en 1980, a Dinstigation de I’archevéque de Rabat, Mgr Jean Chabbert, bien slir en relation
étroite avec le diocese. Ce Centre a été constitué par une équipe de quatre personnes respon-
sables de sa gestion : un dominicain, le P. René Pérez, arabisant formé au Caire, un jésuite,
le P. Francis Gouin, aussi arabisant, une religieuse, sceur Frangoise Crampon, qui a étudié
I’arabe et I’islamologie & Rome, et enfin ’auteur lui-méme, le P. Levrat, prétre fidei donum du
dioc€se de Lyon. Le tout fonctionnant comme un service au dialogue islamo-chrétien.

Il va sans dire que cette thése de doctorat, présentée & 1’Université Catholique de Lyon, est
congue avant tout pour faciliter le contact cecuménique, I’entente entre les confessions. Elle
apporte des descriptions de Centres enti¢rement négligés, surtout du public chrétien, mais
aussi islamique, car il est bon de savoir ce qui se fait exactement du c6té chrétien, justement
a une époque ou le dialogue est une nécessité vitale, et surtout les avatars d’un tel contact.
Donc de ce point de vue, on ne peut que louer linitiative et le courage du P. Levrat, qui
s’est attaqué en toute franchise & un domaine assez délicat, et difficile d’approche. Naturel-
lement, il y a beaucoup de choses qui sont présentées de maniére trés schématique (institutions,
personnages ... ), surtout la littérature qui les concerne (v. p. ex. Taha Husayn, avec un renvoi
a un livre sur lui de 1943 — v. p. 70 — ou la difficulté de trouver un exemplaire du livre de
N. Daniel, Islam and the West, qui a été réédité pour la troisiéme fois en 1980 et qui doit
exister dans toutes nos grandes bibliothéques européennes, etc...). Mais tout cela est plus du
domaine de la littérature spécialisée et ne doit pas faire oublier I’apport trés positif de ’esprit
et des données générales de ce travail, auquel on souhaite une grande diffusion.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Georges VAIDA, Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques & I’époque classique.
Edité¢ par D. Gimaret, M. Hayoun et J. Jolivet. Londres, Variorum Reprints, 1986.
X + (294) + 14 p.

Il faut &tre reconnaissant aux trois éditeurs d’avoir rassemblé ainsi, dans la collection des
réimpressions de Variorum, un certain nombre d’études de Georges Vajda que le chercheur

BCAI 5 (1988) G. Vajda: Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques a I’époque classique, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

pourra avoir ainsi plus facilement sous la main. Il y a 1a quatorze études précédées d’une bréve
présentation des éditeurs et suivies d’un précieux index.

On retrouve dans ces études les grandes qualités qui furent celles de G. Vajda, 4 la fois
érudit et homme de synthése aux rapprochements suggestifs. Les études ici proposées nous
offrent ainsi aussi bien des textes et leurs traductions que des orientations de travail ou des
indications bibliographiques. Elles portent sur la spéculation arabo-islamique, que ce soit
sous Vangle de la réflexion philosophique ou de la réflexion religieuse.

L’ouvrage, selon la tradition de Variorum, conserve la pagination d’origine et rajoute
simplement un numéro d’ordre en chiffres romains. Pour la commodité nous suivrons cet
ordre et, ce faisant, la présentation des éditeurs qui distingue trois rubriques pour la répartition
des études : islamica pour les questions relevant de la théologie, philosophica pour celles qui
concernent la falsafa, heterodoxa pour ce qui touche & I’hérésiographie. Voici, briévement,
I’ensemble de ces études.

1. Melchisédec dans la mythologie ismaélienne in Journal Asiatique 1945 (12 p.). C’est I’étude
des passages de deux traités ismaéliens (début du 13° siécle et 15°) relatifs & Melchisédec qui
est ici considéré comme manifestation de Dieu & I’époque d’Adam, de Noé et d’Abraham.
G.V. souligne le fait que des savants ismaéliens pouvaient, comme I’avait déji montré P. Kraus,
recourir directement aux textes hébreux ou syriaques de I’Ancien ou du Nouveau Testament
pour leur systématisation théologique.

II. A4 propos de la perpétuité de la rétribution d’'outre-tombe en théologie musulmane in Studia
Islamica, 1959 (10 p.). G. Vajda traduit ici un fragment perdu en arabe de David b. Marwan
al-Muqammis (vers 900) et conservé dans une version hébraique due & Juda b. Barzilai (début
du 12¢ siécle) dans son commentaire du Livre de la Création. Cet article nous donne ainsi
le texte de différents arguments mu‘tazilites cités par David dans son développement sur cette
question de la perpétuité de la rétribution dans 1’au-deld et sur sa nature.

IIl.  Aper¢u sur le K. al-Tauhid d’al-Kulini in Acta Orientalia A.S.H. Budapest, 1961 (4 p.).
Il s’agit d’un bref plan de la partie consacrée au tawhid dans le premier traité de hadit qui
fasse autorité pour les Si‘ites, le K. al-Kafi de Muhammad b. Ya'qab al-Kulini (m. 328/939).

IV. Les lettres et les sons de la langue arabe d’aprés Abii Hatim al-Razi in Arabica 1961
(18 p.). C’est une présentation de passages importants du Kitab al-Zina fi-l-kalimat al-"arabiyya
al-islamiyya, ouvrage des plus intéressants pour ceux qui réfiéchissent sur les problémes de la
langue arabe au 9° et au 10° siécle. G.V. traduit et commente de longs extraits sur 1’alphabet
arabe ainsi que linterprétation qu’en donne Razi en s’appuyant sur Ga‘far al-Sadiq. Clest
Poccasion de nombreux apergus sur les problématiques de I’époque.

V. La connaissance naturelle de Dieu selon al-Gahiz critiquée par les Mu'tazilites in Studia
Islamica 1966 (16 p.). Cette thése sera réfutée par les Mu'tazilites postérieurs car elle met en
cause une conception de la volonté qui lui enléve toute dimension affective, elle supprime
pratiquement la responsabilité de ’homme et rend inutile le razar, cette « démarche discursive
de découverte de la vérité », obligatoire et antérieure a 1’assentiment de la foi.

BCAI 5 (1988) G. Vajda: Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques a I’époque classique, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 91

VI. Le probléme de la vision de Dieu (ru’ya) d’aprés quelques auteurs §i‘ites duodécimains in
Le Shi‘isme imdmite (T. Fahd) Paris, 1970 (24 p.). A partir de textes de Kulayni et d’Ibn
Babiiyeh, G.V. montre que la doctrine imamite rejette la vision de Dieu par I’eil pour présenter
une vision interne et par la foi. On trouvera ici de nombreux textes traduits dont certains sont
trés intéressants par I’analyse qu’ils font de la vision et par le rapprochement qui peut étre fait
avec la démarche des Mu'tazilites.

VIL. L’attribut divin d’irada (volonté) d’aprés une source inexplorée in Studia Islamica, 1970
(12 p.). En suggérant différentes pistes pour une étude des difficultés soulevées dans le kalam
par la «volonté », G.V. propose ici une contribution sous la forme d’une « traduction
condensée » du chapitre sur la volonté qui se trouve dans la somme théologique du karaite
Yisuf al-Bagir qui remonterait au 12°-13¢ siécle.

VIII. De quelques fragments mu'tazilites en judéo-arabe in Journal Asiatiqgue, 1976 (7 p.).
Il s’agit d’une notice « provisoire » préscntant onze fragments provenant de la Geniza du Caire
et abordant différents problémes.

IX. Un champion de [’avicennisme. Le probléme de l'identité de Dieu et du Premier Moteur
d’aprés un opuscule judéo-arabe inédit du XIII® siécle in Revue Thomiste, 1948 (29 p.). Le grand
intérét de cet article est qu’il nous offre, aprés une bréve et précieuse présentation, la traduction
frangaise d’un opuscule arabe, une « dissertation métaphysique » de Miisa b. Yisuf al-Lawi.
Ce texte, comme la question a laquelle il se rapporte, intéressera tous ceux qui travaillent
dans le champ de la falsafa et de I’histoire du cheminement des idées dans le siécle d’Avicenne
et d’Averrocs.

X. A propos de l'averroisme juif in Sefarad, 1952 (29 p.). C’est I’analyse d’un opuscule de
Moise Cohen lbn Crispin (14° siécle) sur la destinée et la Providence. Cette présentation est
suivie d’une analyse d’un ouvrage de Guttmann sur Albalag (deuxiéme moitié du 13¢ siécle),
ouvrage en hébreu inaccessible & beaucoup d’orientalistes. Ces quelques pages viennent
heureusement illustrer le passage consacré par G.V. a Albalag dans son Introduction a la
Pensée Juive du Moyen Age, 1947, p. 158-159.

X1. A propos d’une citation non identifiée d’Al-Farabi dans le « Guide des Egarés » in Journal
Asiatique, 1965 (8 p.). G.V. montre comment un passage du commentaire de Farabi aux Topigues
figurant dans le fameux manuscrit TE 41 de Bratislava permet de mieux comprendre un passage
de Maimonide dans lequel celui-ci oppose Farabi et Galien, bien que ce passage ne réponde
pas enti¢rement aux questions soulevées.

X1, Langage, philosophie, politique et religion d’aprés un traité récemment publié d’Abi Nasr
al-Farabi in Journal Asiatiqgue 1970 (14 p.). 1l s’agit d’une excellente présentation en une quin-
zaine de pages d’un ouvrage majeur de Farabi, le K. al-Hurif qui, publié par Muhsin Mahdi
a Beyrouth en 1969 a, depuis lors, permis de beaucoup progresser dans la connaissance du
Second Maitre, en particulier grice a la réflexion qui s’y trouve sur le langage.

BCAI 5 (1988) G. Vajda: Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques a I’époque classique, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

XIII. Les zindigs en pays d’Islam au début de la période abbaside in Rivista degli Studi Orientali
1937 (58 p.). Cette étude, devenue classique, étudie la lutte entre 1’Islam et le Manichéisme au
début de la période abbasside et particuliérement entre 163 et 170. Partant du texte du Fihrist
sur les Manichéens, G.V. poursuit en retragant la persécution officielle qui s’est abattue sur
la zandaqa et en établissant les notices d’un certain nombre de zindigs avec le souci de préciser
en quoi on pouvait les considérer comme des manichéens.

XIV. Le témoignage d’al-Maturidi sur la doctrine des Manichéens, des Daysanites et des
Marcionites in Arabica 1966 (38 4 16 p.). En fait il s’agit bien plus que du témoignage de
Maturidi sur les doctrines dualistes : G.V. présente, & propos de ces textes, des extraits de trés
nombreux auteurs qui ont, d’une fagon ou de I’autre, parlé de ces problémes. Il y a 13 une
sorte de florilége du témoignage des Arabes sur le dualisme. Cette présentation est complétée
par une traduction annotée du début du cinquiéme volume du Mugni du Qadi “Abd al-Gabbar,
le plus détaillé de ’ensemble de ces textes sur les sectes dualistes vues par I’Islam.

Un index composé par les éditeurs vient trés utilement compléter cet ensemble de textes que
beaucoup se réjouiront de voir ainsi réimprimés,
Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux Iil)

Oliver LEAMAN, An Introduction to medieval Islamic philosophy. Cambridge, Cambridge
University Press, 1985. 16 x 23 c¢m., xi1 -+ 208 p.

Le but de Leaman en écrivant ce livre est trés net. Ce qu’il envisage, c’est un exposé sur I’his-
toire de la pensée, notamment la pensée philosophique. C’est pour cela que I’accent dans cet
ouvrage est mis sur les arguments philosophiques employés par les auteurs. 1 traite les grands
problémes philosophiques avec les arguments «a partir de leur origine théologique jusqu’a
leur élaboration philosophique » (p. x1).

I écrit son livre aussi bien pour des philosophes que pour des arabisants, et ce qu’il veut
expliquer 4 nous, les arabisants, c’est qu’il faut lire les ceuvres des grands philosophes arabes
avant tout comme des spécimens de la pensée philosophique.

Ce but général méne 4 un plan thématique du livre : 'auteur prend deux grands thémes,
qui ont dominé les discussions parmi les philosophes et entre théologiens et philosophes.
Comme on pouvait s’y attendre, ces thémes sont tirés des ceuvres d’al-Gazili et Ibn Ruid,
dans lesquelles on suit la discussion philosophique commencée par Ibn Sini.

Dans une premiére partie, Leaman prend les trois théses des philosophes qui sont — dans
Popinion d’al-Gazili — anti-islamiques : I’éternité du monde,. la thése que Dieu ne connait
pas les particuliers, et la négation de la résurrection. La seconde partie traite de la relation
entre la raison et la révélation, notamment dans la morale. Bien que le choix de ces sujets
n’ait rien de surprenant, I’élaboration qui en est faite montre que ce choix donne bien la pos-
sibilité d’un tour d’horizon de la discussion philosophique arabe.

BCAI 5 (1988) G. Vajda: Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques a I’époque classique, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



