88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne s

(1987), p. 269-271, du c6té chrétien, ainsi qu’a la récente thése de doctorat (a Tunis) du Pr “"Abd
al-Magid al-Sarfi, al-Fikr al-islami fi l-radd “ald I-Nasara ila nihdayat al-qarn al-rabilal-"asir
(« La pensée islamique dans la réfutation des chrétiens jusqu’a la fin du 4°/10° siécle ») (dont
la conclusion est proposée en traduction frangaise dans le méme numéro d’Islamochristiana,
p. 61-77), du c6té musulman, sans parler des récentes Bibliographies détaillées du dialogue
islamo-chrétien, publiées in Islamochristiana 1 (1975) p. 125-181, 2 (1976) p. 187-249, 3 (1977)
p. 255-286, 4 (1978) p. 247-267, 5 (1979) p. 299-317, 6 (1980) p. 259-299, 7 (1981) p. 299-307,
10 (1984) p. 273-292, 13 (1987) p. 173-180. Pour toutes ces raisons, ce livre était a signaler,
tout comme il est a souhaiter que ce dialogue islamo-chrétien renouvelle aujourd’hui et son
vocabulaire et sa problématique, vu le nouveau climat instauré entre ses partenaires.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.l,, Rome)

Jacques LEVRAT, Une expérience de dialogue. Les Centres d’études chrétiens en monde
musulman. Christlich-Islamisches Schrifftum, Altenberge (R.F.A.), 1987. 392 p.

Voila un livre intéressant, qu’il fallait écrire il y a longtemps. 1l est né du désir de I’Eglise
catholique de Rabat et de toute la communauté chrétienne de créer la un centre d’études
chrétien : celui-ci devait servir & décrasser « les mentalités faussées » (pour reprendre un mot
d’Arkoun), en éloignant « racisme, néo-colonialisme » et la « suffisance religieuse», pour con-
duire & «une connaissance et un respect véritable de la personnalité marocaine» (Introd. p. 7).

La mise en place de ce projet, pour étre efficace, ¢t menée 4 bon terme, a poussé le P. Levrat
a s’intéresser aux autres centres déja existants, pour profiter de leur expérience. C’est ainsi que
le livre a vu le jour, comportant les parties suivantes :

Une introduction générale (7-18) dans laquelle toutes ces questions sont étudiées : but de
P’ouvrage, centres analysés et le pourquoi du choix, plan et esprit de tout le livre ...

Une premiére partie (19-208), avec une présentation des centres en Algérie (Centre d’Etudes
Diocésain d’Alger), en Tunisie (Institut des Belles Lettres Arabes), en Egypte (Institut Domi-
nicain d’Etudes Orientales), au Liban (Institut d’Etudes Islamo-Chrétiennes), en Inde (le Henry
Martyn Institute & Haydardbad), enfin le Christian Study Centre au Pakistan, a ¢6té de cing
autres Centres d’études moins connus.

Une deuxiéme partie (209-325) développe des réflexions sur les différents centres, tous
récents, le plus ancien étant celui de Tunis fondé en 1927, ce qui pousse 1’auteur 3 donner aupa-
ravant un bref apercu sur la situation d’abord au Moyen Age, ol il commence par passer
rapidement en revue certaines personnalités qui « ont ouvert le chemin aux Centres d’études »,
comme p. ex. Jean Damascéne et Paul évéque de Sidon ..., avant d’aborder I’époque moderne
et contemporaine. Il ne cache pas les difficultés que rencontre un tel dialogue, attirant 1’attention
sur Patmosphére qui régne dans ces Centres, « trés marqués par l’influence occidentale », par
la « prédominance de I’Occident ». Bien s{ir que l’orientalisme se trouve, selon Pauteur,
«complice de cette volonté de domination» du monde occidental. Une rubrique spéciale

BCAI 5 (1988) J. Levrat: Une expérience de dialogue, les centres d’études chrétiens en monde musulman, recensé par R.G. Khoury
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 89

(chap. X, p. 241 sq.) est consacrée aux régions du monde musulman ol il n’y a pas du tout de
centres d’études chrétiens : analyse schématique, mais malgré tout bienvenue, pour apporter
certaines réponses a des questions multiples qu’on peut se poser sur la situation locale des pays
en question et le pourquoi d’une telle absence (p. ex. Arabie Saoudite, Emirats du Golfe,
Yémen, Somalie, Libye etc...). Une autre rubrique s’attaque au probléme de politique et de
culture a lintérieur de ces Centres, et enfin une troisiéme aux relations des musulmans avec
ceux-ci. Quelques échantillons du Moyen Age, institutions ou personnalités, comme al-Gahiz,
Ihwan al-Safa’ et al-Gazali, sont schématiquement présentés, avant de passer aux siécles
suivants plus proches de nous.

Une troisiéme et derniére partie (327-350) s’occupe exclusivement du Centre d’études de
Rabat, qui a €t¢ & ’origine de tout ce travail, comme on I’a vu plus haut, et qui a été fondé
en 1980, a Dinstigation de I’archevéque de Rabat, Mgr Jean Chabbert, bien slir en relation
étroite avec le diocese. Ce Centre a été constitué par une équipe de quatre personnes respon-
sables de sa gestion : un dominicain, le P. René Pérez, arabisant formé au Caire, un jésuite,
le P. Francis Gouin, aussi arabisant, une religieuse, sceur Frangoise Crampon, qui a étudié
I’arabe et I’islamologie & Rome, et enfin ’auteur lui-méme, le P. Levrat, prétre fidei donum du
dioc€se de Lyon. Le tout fonctionnant comme un service au dialogue islamo-chrétien.

Il va sans dire que cette thése de doctorat, présentée & 1’Université Catholique de Lyon, est
congue avant tout pour faciliter le contact cecuménique, I’entente entre les confessions. Elle
apporte des descriptions de Centres enti¢rement négligés, surtout du public chrétien, mais
aussi islamique, car il est bon de savoir ce qui se fait exactement du c6té chrétien, justement
a une époque ou le dialogue est une nécessité vitale, et surtout les avatars d’un tel contact.
Donc de ce point de vue, on ne peut que louer linitiative et le courage du P. Levrat, qui
s’est attaqué en toute franchise & un domaine assez délicat, et difficile d’approche. Naturel-
lement, il y a beaucoup de choses qui sont présentées de maniére trés schématique (institutions,
personnages ... ), surtout la littérature qui les concerne (v. p. ex. Taha Husayn, avec un renvoi
a un livre sur lui de 1943 — v. p. 70 — ou la difficulté de trouver un exemplaire du livre de
N. Daniel, Islam and the West, qui a été réédité pour la troisiéme fois en 1980 et qui doit
exister dans toutes nos grandes bibliothéques européennes, etc...). Mais tout cela est plus du
domaine de la littérature spécialisée et ne doit pas faire oublier I’apport trés positif de ’esprit
et des données générales de ce travail, auquel on souhaite une grande diffusion.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Georges VAIDA, Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques & I’époque classique.
Edité¢ par D. Gimaret, M. Hayoun et J. Jolivet. Londres, Variorum Reprints, 1986.
X + (294) + 14 p.

Il faut &tre reconnaissant aux trois éditeurs d’avoir rassemblé ainsi, dans la collection des
réimpressions de Variorum, un certain nombre d’études de Georges Vajda que le chercheur

BCAI 5 (1988) J. Levrat: Une expérience de dialogue, les centres d’études chrétiens en monde musulman, recensé par R.G. Khoury
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



