86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

musulmane. Ibn Taymiyya ne reste-t-il pas «la référence » commune et sdre, tant pour les
Wahhabites qui le considérent comme leur imdmnm que pour beaucoup de penseurs musulmans
contemporains, libéraux ou socialistes, qui sont partisans d’une certaine rigueur de la pensée
et de la foi, sans réclamer pour autant une problématique application de la Sari‘a.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.l., Rome)

Giacinto Biulus MARcUZzO, Le dialogue d’Abraham de Tibériade avec ‘Abd al-Rahman
al-Hasimi a Jérusalem vers 820 (étude, édition critique et traduction annotée d’un
texte théologique chrétien de la littérature arabe, avec présentation de Mgr Pietro
Rossano). Rome, coll. Textes et études sur 1’Orient chrétien (n° 3), 1986. 642 p.

Thése de doctorat présentée par I’A., du Patriarcat latin de Jérusalem, & la Faculté de Théo-
logie de I’Université Pontificale du Latran (Rome), cet ouvrage comble une attente et pose
plus d’un probléme. Présentation (p. 7-8), préface (p. 9-11), sommaire (p. 13-14), bibliographie
(p. 15-23), sigles et abréviations (p. 24-25), systéme de translittération (p. 26), rien ne manque
avant Uintroduction générale (p. 27-42) ol I’A. s’explique sur les motifs culturels, théologiques
et historico-ecclésiaux qui ’ont conduit 4 une telle recherche, ainsi que sur le plan et la méthode
qu’il entend suivre en cet ouvrage (ce qui le conduit & fournir d’utiles précisions terminologiques
générales).

Etude générale, la 1" Partie (p. 43-93) tend a décrire le Contexte littéraire théologique du
dialogue. Le ch. Iy donne un Aperqu sur la littérature arabe chrétienne aux débuts et aux temps
classiques : comment, pourquoi et ol est-elle née? quels en furent les grands noms? quelle y
fut la part des Melkites, des Jacobites, des Nestoriens, des Coptes, des Maronites et des Latins?
Le ch. Il précise alors ce que fut La littérature arabe chrétienne (en) Terre Sainte : production
locale de traductions de la Bible, des Péres et des Saints, les grands scriptoria et les bibliothéques
monastiques (surtout la « Grande Laure» de Saint-Sabas ct le monastére de Sainte-Catherine
du Sinai).

La 2° partie (p. 95-164) traite de Vhistoricité, des personnages ct du contenu du dialogue ici
envisagé. Au ch. I, en effet, la question est posée : ce dialoguc «est-il vraiment arrivé»?
Surmontant les « impressions » (négatives) des Orientalistes (surtout attentifs a la version béta
tardive et populaire), I’A. penche pour I’historicité «trés probable » du texte qu’il propose
en sa version alpha, plus ancienne et concise. « Un dialogue islamo-chrétien, dit-il, a dii
vraiment et fondamentalement avoir lieu & Jérusalem au début du IX°® siécle entre un moine,
appelons-le Abraham de Tibériade, et une haute personnalité musulmane, qui pourrait €tre
‘Abd al-Rahman ibn “Abd al-Malik al-HaSimi. Mais le rédacteur du texte de notre dialogue
a «arrangé» un peu librement I’événement fondamental, I’a enveloppé d’un certain genre
littéraire presque indispensable dans le style apologétique de 1’époque » (p. 101). Ceci dit, PA.
peut d’autant mieux au ch. 11, situer les personnages mis en scéne et analyser la personnalité
de chacun dans le cadre de vie qui lui est propre : le moine Abraham de Tibériade, I’émir

BCAI 5 (1988) G.B. Marcuzzo: Le dialogue d’Abraham de Tibériade avec ‘Abd al-Rahman al-Hasimi a Jérusalem vers 820, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 87

‘Abd al-Rahman ibn ‘Abd al-Malik al-Hasimi, Manzir Gatafan al-"Absi, le bédouin al-Bahili,
le pélerin al-Basri et autres participants musulmans, chrétiens et juifs. Il revient alors au ch. Il
de présenter le contenu et d’énumérer les thémes essentiels qui sont ici abordés dans le
dialogue : la vraie religion, les Ecritures, la Sainte Trinité et surtout le Christ en son mystére
divino-humain (p. 146-160), I'Islam enfin, ainsi que Mahomet et le Coran.

La 3° Partie (p. 167-232) est consacrée par I’A. & la Présentation des manuscrits et a la
méthode d’édition par lui suivie. Il y correspond parfaitement & tout ce que ’on peut attendre
de I’établissement d’un texte critique. Le ch. I est un bref résumé de Ia recherche et de ’inven-
taire des manuscrits (au nombre de 33, presque tous complets), en ordre chronologique, avec
description détaillée. Par la suite, I’A. peut en faire la collation et la classification au ch. 17,
ce qui lui permet de les regrouper en deux « recensions» alpha et béta, aux caractéristiques
bien précises, pour d’autant mieux justifier son choix de la I"°. Le ch. IIT s’étend sur la méthode
d’édition critique : émendation du texte, structuration logique, numérotation en versets.

Telles sont les trois Parties qui, avec la Conclusion générale (p. 233-248), constituent le I
Livre du présent ouvrage. L’A. s’y étend peut-étre trop largement, en des termes parfois
dithyrambiques, sur les mérites et les vertus de la théologie arabe chrétienne, pour d’autant
mieux faire ressortir « la place et 'importance du dialogue a Jérusalem » quant 3 la littérature
et au monde arabes, quant a la littérature chrétienne et 4 I’Eglise en Orient, et quant & ’Eglise
de Terre Sainte.

Le 2° Livre consiste en I’Edition critique et en la Traduction annotée de ce méme dialogue
(p. 251-533). Impression parfaite et typographie des plus claires, avec une harmonieuse mise
en page qui permet de suivre parallélement et sans fatigue le texte arabe 2 droite et sa traduction
frangaise a4 gauche, que I’on comprend d’autant mieux que les notes critiques et explicatives
y abondent de part et d’autre. L’A. y fait preuve d’une connaissance siire et de la langue
arabe et des problémes essentiels de la polémique islamo-chrétienne. Un Lexique du texte,
en ses noms propres (p. 539-542) et communs (p. 543-626), avec références aux numéros des
versets, semble méme étre de trop, méme s’il fournit un utile ordre de fréquence de I'utilisation
du vocabulaire théologique arabe. Les Références bibliques et coraniques sont également fournies
(p- 627-629).

Tel est 'ouvrage dont on ne peut qu’apprécier 1’édition critique et la traduction francaise.
Mais une question demeure : en valait-il la peine? Les thémes abordés par le présent dialogue
ne sont-ils pas ceux-la mémes que reprennent inlassablement les grands et petits témoins de
la polémique médiévale entre Chrétiens et Musulmans? Ces ouvrages ont-ils jamais convaincu
quelqu’un? Et n’étaient-ils pas d’abord destinés 4 un usage interne ( celui de « vacciner » les
coreligionnaires contre les affirmations d’un adversaire, ici « confondu », qui mettait leur foi
en péril)? Si le probléme de Ihistoricité demeure posé, n’est-ce pas justement parce qu’au-dela
des textes continuellement ré-€laborés et donc augmentés, les personnages (réels ou fictifs)
deviennent des représentants « typiques » ou « mythiques » de ’une et de 1’autre foi (ou théo-
logie)? Toutes choses que 1’on aurait aimé voir développer dans le 1°* Livre. Disons plut6t
qu’une ¢tude d’ensemble reste 4 faire, méme si les recherches monographiques (comme celle-ci)
en renouvellent I’approche et la méthode. Pensons & la collection du «Patrimoine arabe chrétien»
(al-Turdt al-"arabi Il-masihi), que présente Islamochristiana (P.I.S.A.1, Rome) en son n°® 13

BCAI 5 (1988) G.B. Marcuzzo: Le dialogue d’Abraham de Tibériade avec ‘Abd al-Rahman al-Hasimi a Jérusalem vers 820, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne s

(1987), p. 269-271, du c6té chrétien, ainsi qu’a la récente thése de doctorat (a Tunis) du Pr “"Abd
al-Magid al-Sarfi, al-Fikr al-islami fi l-radd “ald I-Nasara ila nihdayat al-qarn al-rabilal-"asir
(« La pensée islamique dans la réfutation des chrétiens jusqu’a la fin du 4°/10° siécle ») (dont
la conclusion est proposée en traduction frangaise dans le méme numéro d’Islamochristiana,
p. 61-77), du c6té musulman, sans parler des récentes Bibliographies détaillées du dialogue
islamo-chrétien, publiées in Islamochristiana 1 (1975) p. 125-181, 2 (1976) p. 187-249, 3 (1977)
p. 255-286, 4 (1978) p. 247-267, 5 (1979) p. 299-317, 6 (1980) p. 259-299, 7 (1981) p. 299-307,
10 (1984) p. 273-292, 13 (1987) p. 173-180. Pour toutes ces raisons, ce livre était a signaler,
tout comme il est a souhaiter que ce dialogue islamo-chrétien renouvelle aujourd’hui et son
vocabulaire et sa problématique, vu le nouveau climat instauré entre ses partenaires.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.l,, Rome)

Jacques LEVRAT, Une expérience de dialogue. Les Centres d’études chrétiens en monde
musulman. Christlich-Islamisches Schrifftum, Altenberge (R.F.A.), 1987. 392 p.

Voila un livre intéressant, qu’il fallait écrire il y a longtemps. 1l est né du désir de I’Eglise
catholique de Rabat et de toute la communauté chrétienne de créer la un centre d’études
chrétien : celui-ci devait servir & décrasser « les mentalités faussées » (pour reprendre un mot
d’Arkoun), en éloignant « racisme, néo-colonialisme » et la « suffisance religieuse», pour con-
duire & «une connaissance et un respect véritable de la personnalité marocaine» (Introd. p. 7).

La mise en place de ce projet, pour étre efficace, ¢t menée 4 bon terme, a poussé le P. Levrat
a s’intéresser aux autres centres déja existants, pour profiter de leur expérience. C’est ainsi que
le livre a vu le jour, comportant les parties suivantes :

Une introduction générale (7-18) dans laquelle toutes ces questions sont étudiées : but de
P’ouvrage, centres analysés et le pourquoi du choix, plan et esprit de tout le livre ...

Une premiére partie (19-208), avec une présentation des centres en Algérie (Centre d’Etudes
Diocésain d’Alger), en Tunisie (Institut des Belles Lettres Arabes), en Egypte (Institut Domi-
nicain d’Etudes Orientales), au Liban (Institut d’Etudes Islamo-Chrétiennes), en Inde (le Henry
Martyn Institute & Haydardbad), enfin le Christian Study Centre au Pakistan, a ¢6té de cing
autres Centres d’études moins connus.

Une deuxiéme partie (209-325) développe des réflexions sur les différents centres, tous
récents, le plus ancien étant celui de Tunis fondé en 1927, ce qui pousse 1’auteur 3 donner aupa-
ravant un bref apercu sur la situation d’abord au Moyen Age, ol il commence par passer
rapidement en revue certaines personnalités qui « ont ouvert le chemin aux Centres d’études »,
comme p. ex. Jean Damascéne et Paul évéque de Sidon ..., avant d’aborder I’époque moderne
et contemporaine. Il ne cache pas les difficultés que rencontre un tel dialogue, attirant 1’attention
sur Patmosphére qui régne dans ces Centres, « trés marqués par l’influence occidentale », par
la « prédominance de I’Occident ». Bien s{ir que l’orientalisme se trouve, selon Pauteur,
«complice de cette volonté de domination» du monde occidental. Une rubrique spéciale

BCAI 5 (1988) G.B. Marcuzzo: Le dialogue d’Abraham de Tibériade avec ‘Abd al-Rahman al-Hasimi a Jérusalem vers 820, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



