1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 83

Hagemann (plus de 10) et K. Richter (17). Pour le domaine judaique, il faut mentionner en
particulier D. Vetter qui a écrit la plupart des articles, et Mme le Prof. P. Navé Levinson, de
la Faculté de Théologie Protestante de Heidelberg (18 en tout). Pour le domaine islamique,
a cOté du rédacteur en chef qui a écrit 'introduction a 1’Islam susmentionnée, c’est le Dr S.
Balié qui signe la quasi-totalité des articles, dont la longueur varie selon la situation ou leur
importance & Pintérieur des autres groupes confessionnels.

Le travail, trés clair dans ses énoncés, est particuliérement agréable & manier, avec une pré-
sentation extérieure trés soignée. Il ne peut que susciter des félicitations pour son initiateur et
rédacteur en chef le Prof. Khoury, ainsi que pour tous ses auteurs, surtout ceux que [’on vient
de nommer. Souhaitons a ce « Dictionnaire » le maximum de diffusion dans les milieux les
plus variés.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

IBN TAYMIYYA, A Muslim theologian’s response to Christianity, edited and translated
by Thomas F. Michel, s.j. New York, Caravan Books, Delmar, 1984. 465 p.

«Ibn Taymiyya (661/1263 - 728/1328) demeure, jusqu’a nos jours, avec al-Gazili (mort en
505/1111) et Ibn “Arabi (mort en 638/1240), I’'un des écrivains qui ont eu la plus grande influence
sur I'Islam contemporain, particuliérement dans les cercles sunnites» (Henri Laoust); ainsi,
ajouterons-nous, que sur les mouvements fondamentalistes contemporains. C’est pour cette
raison qu’il est important de bien connaitre sa pensée théologique, car il est attentif a dénoncer
toutes les formes de déviation possible en Islam, méme s’il considére que le Christianisme,
paradoxalement, les rassemble presque toutes! Le livre qui est ici scientifiquement présenté
et correctement traduit, al-Gawab al-sahih li-man baddala din al-Masih (« La juste réponse a
fournir A ceux qui ont changé la religion du Messie »), doit, en effet, étre classé parmi les ceuvres
maitresses de la polémique musulmane contre le Christianisme. Il ne s’agit pas de la simple
réfutation du petit traité de Paul d’Antioche (composé vers 1150), envoyé & Ibn Taymiyya par
les Chrétiens de Chypre, sous une forme remaniée et augmentée, en 717/1317. En fait, « Ibn
Taymiyya », comme dit le traducteur, « voit dans le Christianisme un exemple instructif pour
les Musulmans, & savoir comment le contenu du méme et éternel message divin, transmis aux
Chrétiens par Jésus, a été trahi par suite des substitutions qu’y ont introduites leurs propres
enseignements et pratiques, bien loin de ce qu’avait ordonné Jésus lui-méme ... Le souci
d’Ibn Taymiyya provenait alors de ce qu’il découvrirait les mémes tendances dans les ensei-
gnements et les pratiques des Musulmans de son temps. Il y pouvait observer des théories et
théologies largement répandues qui se trouvaient étre, en réalité, plus ou moins paralléles ou
éloignées de la vérité — celle contenue dans le Coran et le hadit authentiquement interprété
par les Salaf —, bien plus que ce qu’affirmaient et pratiquaient alors les Chrétiens eux-mémes »
(p. vi).

La 1" Partie vise a préciser ce que furent La théologie d’Ibn Taymiyya et sa critique du
Christianisme (p. 1-135). Au centre de sa pensée, il y a le probléme du rapport entre Dieu et

BCAI 5 (1988) Ibn Taymiyya: A Muslim Theologian’s Response to Christianity, éd. trad. Th.F. Michel, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne s

I'Univers : transcendance et/ou immanence? Comment la « véritable religion » (I’Islam) est-elle
alors la « voie moyenne » entre le ta’til (aucune relation entre Dieu et 1’Univers) et le tasbih
(association de Dieu avec Sa création), les deux « extrémes logiques » alors développés par les
philosophes, d’une part, et par la wakdat al-wugiid d’Ibn “Arabi, d’autre part? Ibn Taymiyya
semble particuliérement soucieux de dénoncer toute espéce de déviation loin de la « Voie
Droite », a savoir toutes «les conceptions exagérées d’une présence immanente de Dieu, qui
aboutiraient a une forme spécifique ou limitée d’une «union» (ittik@d) ou d’une « inhabitation »
(huliil) divine dans des créatures individuelles ». Les 8 chapitres de cette 1" Partie fournissent
une excellente introduction a la pensée théologique d’Ibn Taymiyya. Les ch. I-5 (La polémique
d’Ibn Taymiyya contre la wahdat al-wugiid, contre les philosophes, contre les Sifi-s, contre
les théologiens « spéculatifs » et contre la $i‘a) offient ainsi « I'application que fait Ibn Taymiyya
de son souci primordial a toutes les erreurs qu’il combat dans la Communauté musulmane ».
Les ch. 6-8 essayent de montrer comment « cette méme vision peut et doit s’appliquer & la
critique du Christianisme ». Le ch. 6 propose la bréve analyse des autres ouvrages polémiques
d’Ibn Taymiyya contre le Christianisme : al-Sdrim al-maslil “ald@ $atim al-Rasil, occasionné
par un incident survenu 4 Damas, en 694/1293; des fatwd-s pour temps de guerre et al-Risala
al-Qubrusiyya, en 699/1299 - 703/1303; Mas’alat al-kand’is, en 700/1301; Tahrim musarakat Ahl
al-Kitab fi a’yadihim, en 709/1309 - 710/1310; Igtida’ al-sirat al-mustagim (concernant le manque
absolu de ressemblance qu’il y a entre Musulmans et non-Musulmans, quant au style de vie
et au culte), en 721/1321. Dans le ch. 7, on trouve quelques détails concernant « le défi lancé
par Paul d’Antioche a I'Islam » et un bref résumé de I’argumentation musulmane, & travers
Phistoire, concernant la « falsification du sens » (tahrif al-ma’n@) etfou du «texte » (tahrif
al-nass) des Ecritures chrétiennes. Le ch. 8, pour finir, décrit les grandes lignes de « I’argumen-
tation d’Ibn Taymiyya contre le Christianisme dans la traduction du Gawab sahih ».

La 2° Partie consiste en la traduction anglaise du Gawab sahih lui-méme (p. 137-369). Le
traité d’Ibn Taymiyya traite d’abord du caractére universel de la mission prophétique de
Muhammad. Dans sa préface, d’ailleurs, ne rappelait-il pas son propos? Paul d’Antioche
prétendait que Muhammad n’avait été envoyé qu’aux seuls Arabes de la Gahiliyya. Ibn
Taymiyya entend définir ce qu’est la véritable mission prophétique et comment le Coran
témoigne de l'universalité de cette mission en Muhammad (« envoyé comme messager aux
deux races — celle des humains et celle des ginn —, aux Gens du Livre comme aux autres »).
Il énumére alors les signes de cette mission et en déduit donc les implications légales qu’encourt
tout refus d’entendre I’appel prophétique de Muhammad. Il décrit ensuite le traitement que
Dieu réserve a ceux qui sont dans erreur, ainsi que les causes de ’erreur ot se trouvent les
Chrétiens et les autres. Et puisque Paul d’Antioche prétendait que les messages des prophétes
antérieurs portaient témoignage en faveur de leur religion, Ibn Taymiyya s’empresse de fournir,
en sa deuxiéme partie, les preuves de la falsification (tahrif) ou corruption des Ecritures (chré-
tiennes). Cette « déviance », selon lui, avait déjd eu lieu avant la venue de Muhammad : elle
ne fit que grandir, par la suite! Jusqu’out va donc cette corruption de la Bible? Selon Ibn
Taymiyya, elle affecte tant le contenu du texte que les dispositions juridiques qui en dérivent
(il y a eu tahrif, puis tabdil, puis tagyir). Et les Chrétiens ne sauraient &tre honnétes en préten-
dant que le Coran leur donne raison! En un troisiéme lieu, Ibn Taymiyya réfute les allégations

BCAI 5 (1988) Ibn Taymiyya: A Muslim Theologian’s Response to Christianity, éd. trad. Th.F. Michel, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 85

des Chrétiens concernant la Trinité puisqu’ils prétendraient la prouver par une argumentation
rationnelle. En ses « questions trinitaires », il expose sa profonde critique d’une telle présentation,
surtout quand il s’agit des hypostases (qui ne seraient, selon lui, que certains des si nombreux
« beaux noms de Dieu »). Aprés avoir passé en revue les nombreuses conséquences illogiques
de I'incarnation du Verbe de Dieu en Jésus-Christ, Ibn Taymiyya va plus loin dans sa critique
de Pinhabitation/Aulil (de Dieu en Jésus-Christ) et de I’union/ittihad (de Dieu avec une créature).
Pour lui, le Coran a tout dit au sujet de Jésus/'Isa. En sa quatriéme partie, il établit enfin les
régles épistémologiques inéluctables qu’il faut observer quand il s’agit d’une connaissance qui
est rationnelle et révélée tout a la fois, et quand les hommes ont 2 utiliser un langage philo-
sophique ou prophétique pour parler de la nature méme de Dieu. D’ou la supériorité et la
nécessité de I'Islam : telle est sa conclusion.

Dans I’dppendice (p. 370-381), le traducteur s’interroge, avec force preuves a I’appui, sur
les relations entre al-Gawab al-sahih et le Tahgil ARl al-Ingil. « Ibn Taymiyya », dit-il, « rédigea
un ouvrage pour €tablir la nature prophétique de Muhammad ad extra, quelque chose d’ana-
logue au Kitab al- Nubuwwat qu’il écrivit pour traiter de la prophétie d’un point de vue intérieur
a I'Islam. Cet ouvrage avait regu sans doute, en certaines versions, le titre de Tahgil Ahl al-Ingil.
Quand Ibn Taymiyya rédigea son al-Gawab al-sahik, infiniment plus long et, par suite, plus
célebre, le travail antérieur lui fut rattaché i cause de la ressemblance du sujet traité. Le
manuscrit de Leiden (daté de 730 H.) indique que cela fut presque certainement fait du vivant
méme d’Ibn Taymiyya, et sans doute par lui-méme» (p. 381/2). Par suite, ce Tahgil Ahl
al-Ingil n’a pas été considéré, en la présente édition, comme étant la derniére partie du dit
Gawab. Le livre s’achéve enfin, comme il se doit, avec une Bibliographie sélective (p. 439-454),
un bref Glossaire (p. 455-459) et un Index fort utile (p. 461-465).

La traduction de T.F. Michel représente un réel travail de recherche et de compréhension,
porté a son terme sous le contrble exigeant des meilleurs orientalistes américains (y compris
Fazl ur-Rahman). C’est une contribution substantielle aux études concernant le dialogue
islamo-chrétien & travers I’histoire, d’autant plus important qu’lbn Taymiyya occupe une
place centrale tant dans I’élaboration d’une pensée musulmane intégralement fidéle A ses principes
philosophiques et théologiques, que dans la polémique anti-chrétienne, puisqu’il en aborde les
points «les plus chauds » et en fait la critique la plus « islamiquement » rigoureuse. Rien n’é-
chappe a I'eeil critique, voire inquisiteur, d’Ibn Taymiyya : il sait développer les liens subtils
qui unissent déja les « déviances » musulmanes et les doctrines condamnées par I’Islam (et
surtout le Christianisme qui semble, & ses yeux, les rassembler toutes). Le Gawab sahih, qui
est une synthése en son genre, peut étre encore d’une certaine utilité aujourd’hui, puisque la
polémique envisagée n’atteint souvent qu’une fausse image de I’autre (celle que projette sur
lui-méme celui qui le combat ou le conteste!). Les prétentions d’un Paul d’Antioche et les
réfutations d’un Ibn Taymiyya ne devraient plus avoir cours aujourd’hui, pour de nombreuses
raisons. La foi en la Trinité ne reléve pas d’une démonstration rationnelle, tout comme les
langages de la philosophie et de la révélation ont a se répartir diversement leurs champs
respectifs d’intervention et d’exigence de vérité.

A ce point de vue, les régles épistémologiques établies par Ibn Taymiyya gagneraient sans
doute a étre rappelées de nos jours, pour assurer de nouveaux développements a la pensée

6 A

BCAI 5 (1988) Ibn Taymiyya: A Muslim Theologian’s Response to Christianity, éd. trad. Th.F. Michel, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

musulmane. Ibn Taymiyya ne reste-t-il pas «la référence » commune et sdre, tant pour les
Wahhabites qui le considérent comme leur imdmnm que pour beaucoup de penseurs musulmans
contemporains, libéraux ou socialistes, qui sont partisans d’une certaine rigueur de la pensée
et de la foi, sans réclamer pour autant une problématique application de la Sari‘a.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.l., Rome)

Giacinto Biulus MARcUZzO, Le dialogue d’Abraham de Tibériade avec ‘Abd al-Rahman
al-Hasimi a Jérusalem vers 820 (étude, édition critique et traduction annotée d’un
texte théologique chrétien de la littérature arabe, avec présentation de Mgr Pietro
Rossano). Rome, coll. Textes et études sur 1’Orient chrétien (n° 3), 1986. 642 p.

Thése de doctorat présentée par I’A., du Patriarcat latin de Jérusalem, & la Faculté de Théo-
logie de I’Université Pontificale du Latran (Rome), cet ouvrage comble une attente et pose
plus d’un probléme. Présentation (p. 7-8), préface (p. 9-11), sommaire (p. 13-14), bibliographie
(p. 15-23), sigles et abréviations (p. 24-25), systéme de translittération (p. 26), rien ne manque
avant Uintroduction générale (p. 27-42) ol I’A. s’explique sur les motifs culturels, théologiques
et historico-ecclésiaux qui ’ont conduit 4 une telle recherche, ainsi que sur le plan et la méthode
qu’il entend suivre en cet ouvrage (ce qui le conduit & fournir d’utiles précisions terminologiques
générales).

Etude générale, la 1" Partie (p. 43-93) tend a décrire le Contexte littéraire théologique du
dialogue. Le ch. Iy donne un Aperqu sur la littérature arabe chrétienne aux débuts et aux temps
classiques : comment, pourquoi et ol est-elle née? quels en furent les grands noms? quelle y
fut la part des Melkites, des Jacobites, des Nestoriens, des Coptes, des Maronites et des Latins?
Le ch. Il précise alors ce que fut La littérature arabe chrétienne (en) Terre Sainte : production
locale de traductions de la Bible, des Péres et des Saints, les grands scriptoria et les bibliothéques
monastiques (surtout la « Grande Laure» de Saint-Sabas ct le monastére de Sainte-Catherine
du Sinai).

La 2° partie (p. 95-164) traite de Vhistoricité, des personnages ct du contenu du dialogue ici
envisagé. Au ch. I, en effet, la question est posée : ce dialoguc «est-il vraiment arrivé»?
Surmontant les « impressions » (négatives) des Orientalistes (surtout attentifs a la version béta
tardive et populaire), I’A. penche pour I’historicité «trés probable » du texte qu’il propose
en sa version alpha, plus ancienne et concise. « Un dialogue islamo-chrétien, dit-il, a dii
vraiment et fondamentalement avoir lieu & Jérusalem au début du IX°® siécle entre un moine,
appelons-le Abraham de Tibériade, et une haute personnalité musulmane, qui pourrait €tre
‘Abd al-Rahman ibn “Abd al-Malik al-HaSimi. Mais le rédacteur du texte de notre dialogue
a «arrangé» un peu librement I’événement fondamental, I’a enveloppé d’un certain genre
littéraire presque indispensable dans le style apologétique de 1’époque » (p. 101). Ceci dit, PA.
peut d’autant mieux au ch. 11, situer les personnages mis en scéne et analyser la personnalité
de chacun dans le cadre de vie qui lui est propre : le moine Abraham de Tibériade, I’émir

BCAI 5 (1988) Ibn Taymiyya: A Muslim Theologian’s Response to Christianity, éd. trad. Th.F. Michel, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



