1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

Comme il fallait s’y attendre, d’aprés le sous-titre, ce livre est beaucoup plus riche en
renseignements sur la situation de ces ordres et de leurs fekke (centres/« loges ») en Bosnie-
Herzégovine que dans les parties orientales du pays (Kosovo, Monténégro et Macédoine),
ce qui refléte fort bien d’ailleurs la disparité de nos connaissances sur ces deux groupes de musul-
mans de Yougoslavie. Il est d’autant plus regrettable, par conséquent, que sur ce point ’auteur
n’ait pas eu accés a un lot de documents extrémement précieux (et souvent trés précis) datant
de 1939/1940, qui se trouvent aux Archives de Macédoine & Skoplje, et qui lui auraient permis
d’étoffer sensiblement cette partie de 1’ouvrage. Il s’agit en 1’occurrence d’une centaine de
réponses a un questionnaire adressé par le « Ulema MedZlis » de Skoplje, réponses envoyées
par les cheikhs des principaux tekke de la « Serbie du Sud » de I’époque, qui contiennent,
comme on peut facilement I’imaginer, beaucoup de renseignements introuvables ailleurs.

D’autre part, il apparait trés nettement & la lecture de ce livre que I'auteur (comme nous
tous d’ailleurs qui travaillons sur ce sujet dans cette aire géographique, actuellement au moins
une bonne dizaine de personnes) n’a pas eu I’occasion de résider suffisamment longtemps
« sur le terrain », alors que seule une longue pratique de ces différentes régions et de ces milieux
pourrait nous permettre de combler les lacunes béantes de notre documentation, concernant
surtout certaines régions et certaines périodes.

Ne faisons pas trop la fine bouche cependant et réjouissons-nous plutét de la parution
relativement rapide de cette thése qui comble, ne serait-ce qu’en partie, notre information
(malgré certaines imprécisions et maladresses, et certains oublis flagrants, sans parler d’une
phraséologie de circonstance qui préte parfois & sourire) dans un domaine particuliérement
mal desservi, pour ne pas dire déshérité.

Il nous reste maintenant, me semble-t-il, si ’on veut réellement faire avancer nos connais-
sances sur ce sujet dans les années a venir, a commencer enfin & publier, de fagon beaucoup
plus modeste, des études faites ordre par ordre et région par région, voire de toutes petites
monographies (ne serait-ce de quelques pages, mais « faisant foi») d’un seul centre/tekke,
comportant de maniére exhaustive fous les renseignements disponibles; c’est-3-dire non seulement
les renseignements contradictoires ou incertains, mais aussi les questions en suspens, concernant
tous les aspects habituels de la vie de ces ordres, a savoir : les ramifications géographiques et
historiques, les aspects «théologiques» (rituel, silsila, evrdd etc.), ainsi que I’arriére-plan
économique, social et politique; aspects rarement abordés dans leur ensemble et pourtant
indispensables pour une meilleure compréhension de ces ordres, et de leur réelle influence
hier et aujourd’hui.

Alexandre Porovic
(C.N.R.S., Paris)

‘Obadyah et David MAIMONIDE, Deux traités de mystique juive, traduit du judéo-arabe,
introduit et annoté par P.B. Fenton. Lagrasse, Verdier, 1987. 334 p.

La traduction de ces deux traités dus a deux descendants de Maimonide est précédée d’une in-
troduction qui enrichit notre connaissance de la spiritualité juive médiévale en milieu musulman,

BCAI 5 (1988) ‘0. et D. Maimonide: Deux traités de mystique juive, trad. P.B. Fenton, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

Ces traités ont vu le jour dans les cercles de « piétistes » (hasidim) d’Egypte et de Syrie du
X1IT® au début du XV® s. Leur inspiration visiblement islamique et surtout soufie, dans le fond
et la forme, a conduit P. Fenton & une vaste enquéte sur les contacts entre spiritualités juive
et islamique. Remontant dans le temps, il rappelle 'importance des centres juifs de Mésopotamie
au début de I’Islam. La revivification d’anciens courants de spiritualité désignés par ce terme
de hasidit, dont la traduction par « piété » atténue sans doute la force, n’a pu manquer d’in-
fluencer les milieux soufis d’Iraq. Les isra@’iliyyat, dont ces derniers font grand usage, n’ont
vraisemblablement pas d’autre origine. Cependant, dans le courant du IX® s. le mouvement
s’inverse, ne serait-ce que par une certaine critique du soufisme chez Sa‘adyah, I’'un des premiers
docteurs juifs a écrire en arabe. L’Espagne musulmane du XI® s. connait des penseurs comme
Ibn Gabirol, dont ’ceuvre refléte la double influence du néoplatonisme arabe et du soufisme,
ou comme Bahya Ibn Paqiida, plus nettement marqué par la littérature du tasawwuf. L’adhésion
du cordouan Moise Maimonide au mouvement « piétiste » reste discréte, mais ’exil qui ’améne
3 prendre la téte de la communauté juive d’Egypte & la fin du XII® s., si 'on en juge par ses
descendants, a eu pour effet de favoriser I’assimilation du soufisme par ces spirituels juifs.
Docteurs de la Loi, ceux-ci furent aussi les chefs (nagid) de leur communauté face aux autorités
musulmanes avec lesquelles ils semblent avoir dans ’ensemble entretenu de bons rapports,
avec les Ayyiibides notamment. La Genizah du Caire a fourni I’essentiel de la documentation
et une partie des écrits émanant de ces cercles « piétistes ». A partir des travaux antérieurs,
de G. Vajda, de S.D. Goitein et d’autres chercheurs, mais surtout & partir de ses propres
recherches sur des documents jusqu’alors inexploités, P.F. retrace dans une captivante synthése
I’émergence de ces cercles, leurs pratiques, leurs doctrines, leur rayonnement, mais aussi les
critiques dont ils furent 1’objet de la part de leurs coreligionnaires (il est étonnant de voir le
Sultan ayyiibide conduit & trancher un différend religieux entre Juifs), enfin leur connexion avec
d’autres tendances comme la Kabbale et leur résorption finale dans d’autres formes de spiritualité.

Comment le fils de Maimonide, Abraham, ses proches et ses descendants ont-ils pu assimiler
d’une maniére qui semble presque aller de soi la terminologie et la description de I’itinéraire
initiatique du soufisme tout en référant aux textes bibliques et aux autorités rabbiniques ?
Imprégnation culturelle et spirituelle sans doute, mais position difficile aussi, que ces maitres
justifient en affirmant que les soufis n’indiquent pas autre chose que la voie de perfection des
anciens Fils d’Israél. On a méme I'impression que plus une pratique initiatique comme la
retraite cellulaire (halwa) est influencée par le tasawwuf, plus le fondement biblique en est
affirmé avec force. Cet exemple et bien d’autres laissent par ailleurs supposer des contacts
assez étroits entre hasidim et maitres et disciples musulmans. Dans I’expression de la doctrine,
nous ne sommes pas si siir que les uns et les autres aient envisagé ou méme formulé différemment
le terme de la Voie. Contrairement & ce que semble penser P.F., des termes comme ittikad ou
ittisal ne désignent que des aspects de I'union chez les auteurs soufis, lesquels emploient eux
aussi wusiil (leurs homologues juifs privilégient peut-étre la forme wusla). Nous ne suivrons
non plus pas tout i fait P.F. sur la question de la prophétie. Méme si en Islam la prophétie,
en tant que telle, est rigoureusement distincte de la sainteté, quand ces auteurs parlent de degré
prophétique, n’entendent-ils pas au fond la méme chose que ce que le soufisme appelle I’héritage
des prophétes? Ces nécessaires différences de forme témoignent en réalité de «l’observance

BCAI 5 (1988) ‘0. et D. Maimonide: Deux traités de mystique juive, trad. P.B. Fenton, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 81

scrupuleuse de la Loi révélée » qui transparait de leurs écrits. Ils n’en furent pas moins en
butte aux critiques de certains docteurs juifs comparables en cela aux fugaha’.

Cette fascination du soufisme, a laquelle les Qaraites du Caire n’échappent pas, persiste au
moins jusqu’au XV¢ s. Beaucoup plus avares de renseignements & ce sujet, les sources musul-
manes confirment néanmoins le crédit dont jouissaient certains maitres soufis comme Abii
I-Hasan al-Sadili ou plus encore Ibn Hiid auprés de la communauté juive.

Sous P’influence d’Abraham Abu 1-*Afiya, lui-méme d’origine espagnole, lexique et concepts
soufis pénétrent 4 la fin du XIII® s. I’école kabbaliste de Galilée pour resurgir au XVI® au sein
de I’école de Safed. Aprés quoi le contact se rompt; le cas de Sabbatay Sebi en Turquie otto-
mane par exemple est d’une autre nature. L’Islam et le judaisme, dont la culture s hébraise
de plus en plus, se ferment I'un a autre.

« Le Traité du puits » (al-maqala al-hawdiyya) de “Obadyah ou ‘Ubayd Allah (1128-1263),
petit-fils de Maimonide, avait déja été édité et traduit en anglais par P. Fenton. Au centre de
ce traité, le puits symbolise, comme déja chez Gazili, le cceur; une fois débarrassé des impuretés
qui s’y sont accumulées, une eau claire en jaillit; tel « la Table bien-gardée », il est prét 3 rece-
voir la Parole divine. Plus qu’une démonstration, ce texte est une exhortation & la reconduction
de toutes les facultés vers la connaissance et la contemplation de la Présence divine. Ce chemi-
nement s’accomplit par une herméneutique fondée sur le rappel incessant de versets bibliques
faisant allusion & I’histoire des prophétes ou aux commandements de la Loi, leur sens intérieur
doit étre saisi par le franchissement des étapes de la Voie. Le ton allusif de ce texte en rend
difficile le résumé, mais sensible le souffle d’ascése et d’amour divin qui anima les hasidim
d’Egypte.

« Le Guide du détachement » (al-mursid ila I-tafarrud) est ’ceuvre de David, dernier descen-
dant connu de Maimonide. Né en Egypte, ndgid de sa communauté, il vécut plusieurs années
en Syrie vers la fin de sa vie, peut-étre en exil, et revint sans doute mourir dans sa patrie au
début du XV*© s. Auteur encyclopédique, en relation avec plusieurs savants musulmans, ce
traité le montre tout aussi pénétré des doctrines du soufisme que ses afeux. II y suit un plan
assez comparable a celui des manuels de tasawwuf : la voie est tracée par les stations menant
a la perfection de la hasidit, elle-méme parfaite par I’esprit-saint, la prophétie, et I’amour,
auquel est consacré un long développement. L’annotation a la fois riche et concise du traducteur
met en évidence la synthése entre tradition rabbinique et littérature du tasawwuf (Gazali et
Suhrawardi d’Alep en particulier).

L’ensemble de ce travail constitue donc une précieuse contribution a I’étude de la symbiose
des pensées juives et musulmanes et du milieu qui la favorisa. A 1’époque concernée, I’initiative
semble appartenir exclusivement au judaisme, mais elle n’aurait pas été possible sans une certaine
ouverture du c6té musulman. On reste par ailleurs étonné de la faculté d’assimilation par ces
docteurs juifs d’une spiritualité nourrie d’une autre révélation. De part et d’autre, on constate
le méme attachement au texte des Ecritures. Sans aucun doute la référence commune au Livre
et a son exégese spirituelle et symbolique rendit possible cet échange. En alla-t-il différemment
de Dintégration des isra’iliyyat dans la tradition islamique?

Denis GRrIiL
(Université de Provence)

BCAI 5 (1988) ‘0. et D. Maimonide: Deux traités de mystique juive, trad. P.B. Fenton, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne s

Lexicon religioser Grundbegriffe. Judentum Christentum Islam, herausgegeben von Adel
Theodor Khoury. Graz-Vienne-Cologne, Verlag Styria, 1987. xxxvu + 1175 4 11
+ (dés) XXXIX-XLIX p.

Il n’est pas besoin d’attirer P’attention sur I'importance toujours croissante du dialogue
entre les communautés religieuses a travers le monde, et en particulier entre les trois grandes
religions monothéistes dont ce dictionnaire encyclopédique veut nous présenter les idées
fondamentales.

Le rédacteur en chef, le Prof. Khoury de la Faculté de Théologie Catholique de ’Université
de Miinster, est arrivé & réunir pour ce projet important et utile une équipe de savants hautement
spécialisés, dont la liste, avec I'indication de leurs contributions respectives, est présentée aux
p. XII-XIV.

Dans une premiére partie (Xv-Xxxvil), on a une description générale de ces trois religions
par les Prof. Dieter Vetter (Judaisme), Ludwig Hagemann (Christianisme) et A.Th. Khoury
(Islam). Ensuite suivent, par ordre alphabétique, tous les thémes centraux, ainsi que les person-
nages d’importance pour chacune de ces religions (en commengant par « Aberglaube » (super-
stition) et « Abraham »), qui sont étudiés, a tour de rdle et dans un ordre chronologique,
dans les trois religions en question.

La richesse des données est étonnante, et d’autant plus intéressante que I’on a, de la maniére
la plus aisée, la possibilité de faire des comparaisons et de retirer un profit non seulement
dans I’'un des domaines, mais dans tous les trois a la fois; ainsi le lecteur est amené 3 user de
tolérance vis-a-vis des membres des autres confessions. Il voit combien ces trois religions
dépendent 'une de l’autre, et en quoi elles peuvent différer, ce qui pousse au moins a rétrécir
le champ des préjugés et a décrasser « les mentalités faussées », et bien slir & ouvrir la voie a
certaines recherches fructueuses dans les domaines 4 la fois religieux et culturel.

Prenons un exemple, pour montrer I'intérét de ce qui est une nécessité urgente de notre temps,
un véritable «dialogue entre les religions » qui « nécessite une libération des obligations
multiples d’une société régie par des normes scientifiques et techniques » (car c’est dans la
religion que les hommes espérent trouver une forme authentique et solide de cette liberté a
laquelle ils aspirent, voir les répercussions islamiques, mais aussi chrétiennes, et la recrudescence
du fondamentalisme religieux en général) : les droits de I’homme (Menschenrechte, 685-694),
et en particulier ce qui concerne ’Islam (601-694). On y découvre que I'Islam avait déja, dés
le début, soutenu des points essentiels dans ce domaine, pas moins de vingt, que 1’on a essayé
de mettre en exergue lors d’une conférence internationale tenue a Paris en 1981, avec la colla-
boration de PUNESCO : p. ex. le droit & la vie, la protection contre les agressions et les
mauvais traitements, le droit d’asile, la protection des minorités, la liberté de croyance, le droit
a la sécurité sociale et le droit au travail, etc... Ceci est réconfortant pour le lecteur, surtout
quand il découvre ici ou la des infractions a ces données primordiales dans les pays islamiques,
il saura & ce moment-la & qui ou 4 quoi les imputer. Et plus on avance dans la lecture, plus
on a de ces surprises agréables.

Parmi les auteurs spécialistes du domaine chrétien (les plus nombreux : plus de vingt sur
un total d’une trentaine), signalons notamment nos collégues Khoury (quelques articles),

BCAI 5 (1988) ‘0. et D. Maimonide: Deux traités de mystique juive, trad. P.B. Fenton, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



