1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 73

I, p. 214 et p. 221) rend compte avec subtilité de ce charisme dont il analyse les formes et qu’il
met en rapport avec ’accés du wali a la « demeure des souffles » (manzil al-anfas) ). De méme
encore, en ce qui concerne cette fois les pratiques des personnages de la Risdla, est-il intéressant
de noter, parmi d’autres similitudes, le cas du $ayh Abi °Ali al-Nisih qui récite soixante-dix
mille fois la Sahdda pour assurer le salut d’un murid : selon Qutb al-Din Sirazi (cité par Tabrizi,
Rawdat al-ginan, 1, p. 325-326), Ibn “Arabi et ses disciples, Qiinawi entre autres, usaient
réguliérement de ce rite d’intercession conformément a une recommandation formulée dans
le bab al-wasaya des Futihat (IV, p. 474). Abi “Ali al-Nasih avait eu pour maitre au Maghreb
Abili Madyan et c’est peut-&tre dans ’enseignement de ce dernier qu’il faudrait chercher une
commune origine a cet usage. Quoi qu’il en soit, aucune frontiére ne sépare, de toute évidence,
’univers du Sayh al-Akbar et celui des fugard’ anonymes qui se pressaient autour de Safi
al-Din dans sa zawiya de Qarifa,
Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Anton Josef DIERL, Geschichte und Lehre des anatolischen Alevismus-Bektagismus.
Frankfurt, Dagyeli Verlag, 1985. in-8°, 286 + 3 p.

De nombreux travaux contribuent & 1’étude de I’histoire et de la doctrine des groupes alévis
(Bektachis, Alévis, Kizilba§, Cepnis, Tahtacis, etc.), pratiquant tous le culte d’Ali. Il reste
toutefois des zones d’ombres, par exemple sur les liens ou I’absence de liens qui existent entre
ces divers groupes, de méme que sur leur structuration, leur organisation ou sur leur doctrine
spécifiques.

Le livre d’Anton Josef Dierl est intéressant dans la mesure ou il traite la question (de fagon
téméraire) dans sa globalité, et surtout de fagon trés actuelle, dans 1’optique particuliére des
travailleurs (Gastarbeiter) turcs en Allemagne, a la recherche de leur religion dans un pays
occidental et laic. Autant de raisons pour présenter au lecteur francophone le contenu de cet
ouvrage reposant sur des postulats pour le moins étonnants. En effet pour A.J.D. ’alévisme-
bektachisme est une idéologie « humaniste » et « progressiste ».

L’auteur présente tour & tour la tradition et le «secret» (p. 7-30), P’histoire (p. 31-59) et
la doctrine (p. 60-146) de 1’alévisme-bektachisme, ainsi qu’une douzaine de priéres et poémes
lyriques bektachis (p. 147-171); une liste commentée des sources utilisées (p. 171-179); un
descriptif critique de la littérature bektachie (et sur les Bektachis) parue jusqu’a nos jours en
allemand (p. 179-226); un lexique (repris de J.K. Birge) (p. 227-250); et enfin quelques illustra-
tions (p. 253-286). Signalons au passage qu’il semble manquer une partie du texte entre les
pages 49 et 50.

En fait Pouvrage n’est pas aussi structuré qu’il ne parait, et I’on peut constater de nombreuses
redites. Essayons de dégager et d’analyser les points qui en émergent.

1) L’expérience personnelle de ce méme phénoméne est relatée de fagon trés détaillée par le soufi
marocain ‘Abd al-"Aziz al-Dabbag dans le Kitgb al-Ibriz, Le Caire, 1961, p. 14-16.

BCAI 5 (1988) A.). Dierl: Geschichte und Lehre des anatolischen Alevismus-Bektasismus, recensé par N. Clayer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne §

Les bases de l’alévisme-bektachisme sont selon A.J.D.: la doctrine de I’émanation (« La
nature est la forme visible de Dieu»); la théorie de I'homme parfait (« Dieu n’est pas capable
de reconnaitre ses propres formes qui émanent de lui »; toujours d’aprés I’auteur, seul le peut
I’'homme parfait, qui provient, d’étape en étape, de la matiére pure; I’homme, plus exactement
Phomme parfait, est le vrai Dieu sur terre); le culte d’Ali (A.J.D. explique que, pour les Alévis,
Ali est un homme parfait, Ali est objet de culte; mais que ce culte, considéré par les sunnites
comme une herésie, €tait le masque d’une hérésie encore plus grande, celle des deux doctrines
fondamentales de l'alévisme : celle de I’émanation et celle de I’homme parfait); et enfin,
Iautonomie de Iindividu (conséquence des théories précédentes, 1’alévi jouit d’une « autonomie
absolue », dans la mesure ol chaque homme peut étre son propre Dieu, ol les interdits de
la Sari"a n’ont pas lieu d’étre, ou le corps de I"homme n’est plus considéré comme mauvais, etc.,
AJ.D. tend méme a dire que I’alévi est libéré¢ de Dieu et du poids de la religion).

Si I’on s’arréte aux termes génériques, il n’y a pas de contradictions flagrantes avec d’autres
études comme celles de J.K. Birge sur les Bektachis ou celles de Mme Maélikoff sur les Alévis
par exemple. Cependant dés que I’on entre dans les détails, une optique bien spéciale transparait.

Alors que le culte d’Ali prend habituellement une place prépondérante, il sert ici, selon A.J.D.,
de « camouflage » & la doctrine de I’émanation et a la théorie de ’homme parfait, mais ce culte
reste tout de méme une réalité : « Ali est la vraie Qibla; donc une priére ne doit pas étre dirigée
vers la Mecque. Ali est la vraie maison de Dieu; donc pour un alévi le pélerinage a la Mecque
n’est pas nécessaire ... » (p. 81). « En méme temps, le culte d’Ali n’est pas seulement un code,
mais aussi une réalité, car Ali est le prototype de ’homme parfait parce qu’il est objet de
culte ... » (p. 142), (le lecteur pourra avoir ici 'impression d’étre mené par une logique quelque
peu contradictoire).

Cette théorie de I’homme parfait est '« instrument » qui permet a ’auteur de faire tendre
l'alévisme d’hier et d’aujourd’hui vers un «athéisme socialiste ». 1l suffit de citer quelques
passages pour illustrer cette tendance : « Personne ne peut é&tre poursuivi pour athéisme, car
chacun doit arriver lui-méme a la connaissance de Dieu et de la Nature, ce qui permet également
Pathéisme » (p. 105); « Par 1’abolition de la Sari‘a, ce n’est plus Dieu qui fait la loi, mais le
peuple » (p. 106); « Aujourd’hui chacun est son propre homme parfait, son propre pir, et
Ali est le code. Chaque homme est son propre Coran » (p. 120); ou encore : « psychostructure
(sic!) des Alévis, la conscience instinctive qu’il y a, au centre de 1’alévisme, le culte de I’homme
(et non un culte de Dieu) et qu’il existe une ligne socialiste, ceci rend les Alévis, et surtout
la jeunesse alévie, ouverts aux idéologies modernes © progressistes * » (p. 143).

On voit donc comment A.J.D. aboutit aux principes peu religieux d’« autonomie de Iindividu »
et de «ligne libertaire, démocratique et socialiste» : exemple typique de 1’adaptation/utilisation
d’une doctrine donnée & un contexte nouveau (ici, celui des travaiileurs turcs en Allemagne).

Cela dit, et indépendamment de I’aspect doctrinaire, 1’auteur donne des éiéments intéressants
sur les ramifications de 1’alévisme-bektachisme, et principalement sur « P’alévisme des villages »
(touchant des couches populaires, et dirigé par la famille des Celebis) et sur I’ordre des Bektachis
(touchant des couches plus élevées et plus citadines, et dirigé par le Grand Dcde).

On retrouve également, comme dans le livre d’A. Gékalp sur les Cepnis, Téfes rouges et
bouches noires (qui est, bien entendu, d’un tout autre niveau scientifique), la méme description

BCAI 5 (1988) A.). Dierl: Geschichte und Lehre des anatolischen Alevismus-Bektasismus, recensé par N. Clayer )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMCLOGIQUES 75

du rble du cem (assemblée religieuse) dans I’organisation sociale du groupe : tribunal de la
communauté, présidé par le Dede, la punition étant une sorte d’isolement social (personne ne
parle & celui qui a mal fait, personne ne ’aide, il est exclu du cem).

Pour conclure, il semblerait que le visage de I’alévisme tel que le décrit A.J.D. soit attrayant
pour un musulman vivant en Allemagne, au sein d’une société oli les pratiques de 1’Islam ortho-
doxe s’intégrent difficilement. Sans obligation de priéres quotidiennes, sans interdits d’alcool
ni de plaisirs sexuels, sans port du voile pour les femmes, les Gastarbeiter turcs doivent pouvoir
plus facilement s’adapter & leur « seconde patrie ».

Mais ne s’agit-il pas 1a de la vision personnelle de ’auteur ? Dans quelle mesure ses opinions
et croyances sont-elles réellement répandues chez les Turcs vivant en Allemagne? Le sont-elles
aussi en Turquie? Autant de questions importantes qui restent en suspens.

Nathalie CLAYER
(Paris)

Jasna SAMIC, Divin de Kd'imi, Vie et auvre d’un poéte bosniaque du XVII® siécle. Paris,
Editions Recherche sur les Civilisations, 1986. 1 vol. in-4°, 281 p.

Les textes composés en « langues orientales » (& savoir en turc, en arabe et en persan, sans
oublier ceux qui ont été écrits en serbo-croate, mais a4 ’aide des caractéres arabes adaptés
— littérature dite « aljamiado ») par les musulmans des territoires yougoslaves a I’époque otto-
mane sont un domaine de recherche extrémement intéressant.

Ignorée pendant trés longtemps par le « grand public », cette « littérature » (il efit mieux
valu employer ici le terme serbo-croate pismenost que knjiZevnost, mais cela est malheureu-
sement intraduisible en frangais) a subitement fait 1’objet, au cours des derniéres décennies,
pour des raisons extra-scientifiques, d’un trés grand nombre de publications, parues la plupart
du temps en Bosnie-Herzégovine. D’ol1 vient cet engouement soudain? Il vient tout simplement
du fait que Pintelligentsia musulmane locale (aussi bien religieuse que laique) avait senti a
un moment donné la nécessité de se constituer une histoire littéraire locale propre, et encore
plus peut-étre, le besoin de se constituer un passé culturel & soi (comparable a celui dont dis-
posaient déja les autres nations slaves environnantes), en tirant de ’oubli fous les textes de ce
genre dont on pouvait trouver la trace, composés depuis le quinziéme siécle par des auteurs
présumés locaux, ou réellement tels. Il va sans dire aussi que cette réaction, au demeurant
tout 4 fait naturelle et légitime, a connu trés rapidement, grice & un climat politique propice,
des exces et des aberrations, voire des falsifications pures et simples.

Parmi celles-ci, signalons au passage les plus courantes qui sont au nombre de trois : tout
d’abord une survalorisation globale constante (guidée par un apologétisme naif sorti d’un autre
age) de toute cette production, alors que les spécialistes qui pourraient se permettre d’en parler
en connaissance de cause sont extrémement rares; ensuite une « désottomanisation » idéologique
a posteriori des auteurs en question (procédé ou l’absurde va jusqu’a la transformation des
noms propres de ces auteurs — afin de les doter d’une dose supplémentaire de « patriotisme

BCAI 5 (1988) A.). Dierl: Geschichte und Lehre des anatolischen Alevismus-Bektasismus, recensé par N. Clayer
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



