1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

laha asbab, « hadits énoncés dans des circonstances précises » est traduit par: « des hadiths
qui ont été faits spécialement », ce qui n’est ni exact ni compréhensible (p. 55). Dans I’histoire
d’Tbn Abi I-Hawari, jetant ses livres & la mer, celui-ci s’écrie : « Quel bon guide vous ftes! »
et non «je suis », car il s’adresse a ses livres, sinon I’anecdote n’a pas de sens (p. 64). Qasr
al-amal « couper court a tout espoir » (dans cette vie) est dilué dans un « optimisme modéré
a court terme» (p. 64). La phrase wa li-dalika yashulu “alayha al-ta*abbud ‘ald ma tara wa
tu’tiruhu 1a “ald ma yu’taru est traduite : « C’est qu’elle s’asservit devant ce qu’elle voit et qu’elle
préfére plus facilement que devant ce qui est préférable » (p. 73); il faut comprendre : « C’est
qu’il est plus facile a ’me de se livrer a I’adoration comme elle I’entend et le préfére, que
comme le veut la tradition ». Tafakkartu fa-ra’aytu anna hifz al-mal min al-muta‘ayyin wa ma
yusammihi gahalat al-mutazahhidin min ihrd¢ ma fi l-yad laysa bi-l-ma$ri est rendu ainsi :
«A la réflexion, il n’est pas plus conforme & I’esprit de la Loi de protéger son argent contre
le mauvais eil (sic), que de se livrer & ce que les ascétes stupides appellent le tawakkul (fatalisme)
en se défaisant de tous les biens qu’on posséde » (p. 94). Muta’ayyin signifie bien slr « exigé
par la Loi »; gahala doit étre traduit simplement par « ignorants » car c’est le manque de science
qui est ici en cause; on reconnaitra enfin que traduire tawakkul « abandon ou confiance en
Dieu » par « fatalisme » n’est pas trés heureux. Sans vouloir faire une chasse systématique aux
erreurs de traduction, relevons encore cette mauvaise lecture : fi hadit Anas al-sahih : ma
Sanahu “llah bi-bayda’ devient bizarrement : « Il est dit dans le hadith : *Uns (vie sociale) du
Cahih : « Dieu ne I'a pas gité par des taches » (p. 123), ce qui signifie en réalité : « On trouve
dans le hadii authentique d’Anas (b. Malik) : « Dieu ne le (le Prophéte) dépara pas par une
barbe blanche ». Il suffisait de se reporter au Sahih de Muslim.

Mais aprés tout, ces défauts et quelques autres passeront inapergus aux yeux du lecteur.
Celui-ci découvrira les préoccupations intimes, sexuelles, spirituelles, intellectuelles, sociales et
politiques d’un savant musulman du 12° siécle, grice & une pensée toujours en éveil sur elle-
méme et les autres. Le grand mérite de cette traduction est de faire connaitre ce témoignage qui
prend valeur de modéle humain, historique et littéraire.

Denis GrIL
(Université de Provence)

SAFI AL-DIN Ibn Abi I-Mansur Ibn Zafir, Risdla, intr., édit. et trad. par Denis Gril,
Le Caire, LF.A.O., 1986. 20 x 27,5 cm., 258 p. ++ 116 p. texte arabe.

Souvent utilisée par des chroniqueurs ou hagiographes postérieurs (Yafi'i, Munawi, Sahawi
entre autres), la Risala éditée et traduite, avec élégance et précision, par D. Gril a trés proba-
blement connu une large diffusion. De fagon assez surprenante, cependant, elle ne nous est
accessible que par un unicum conservé & Dar al-Kutub et qui n’est qu’une copie tardive puisque
le manuscrit est daté de 840 h. Né en 595/1198, mort en 682/1283, I’auteur — & qui I’on doit
d’autres ouvrages encore inédits, dont les « Colloques avec Iblis » jadis signalés par Massignon
et que D. Gril se propose également de publier — a entrepris de consigner dans ce texte, trois
ans avant sa mort, les faits et gestes des maitres spirituels qu’il a connus au cours de sa longue

BCAI 5 (1988) Safi al-Din: Risala, éd. trad. D. Gril, recensé par M. Chodkiewicz _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

existence. Il ne s’agit donc pas 1a d’une série de notices biographiques méthodiquement congues
mais de la transcription, dans un langage familier, de souvenirs personnels ou d’anecdotes que
Safi al-Din tient des personnages mentionnés eux-mémes ou de leurs proches. Plus de cent
cinquante Sayh-s sont ainsi évoqués, que Safi al-Din a rencontrés a Fustat, ol il vécut, mais
aussi en Syrie, en Haute Egypte, & Alexandrie. Certains sont célébres, tels Abii 1-Hasan al-Sadili
ou Ibn “Arabi (on notera toutefois I’absence inexpliquée de “Umar Ibn al-Farid, mort au Caire
en 632 h. et que I'auteur a donc trés probablement au moins entrevu); beaucoup d’autres n’ont
gucre laissé de traces dans I’histoire du tasawwuf. Une place particuliére est faite a ceux que
Safi al-Din a durablement fréquentés et notamment a son maitre Abu 1-"Abbas al-Harrar,
tandis que seules quelques sentences ou la bréve relation de karamat significatives constituent les
rubriques consacrées a des awliy@’ dont la route a simplement croisé la sienne. Si ’on excepte
quelques persans ou yéménites, les Sayh-s mentionnés dans la Risala se répartissent en deux
groupes de méme poids : face & une soixantaine d’égyptiens, on reléve en effet la présence d’un
nombre égal d’andalous et de maghrébins, ce qui souligne avec éloquence l'importance de
I’apport du soufisme d’Occident & la vie religieuse de ’Egypte ayylibide; une importance dont
témoigne aussi la fréquence des références a Abli Madyan, figure majeure du fasawwuf médiéval
sur laquelle, a notre connaissance, om ne dispose toujours d’aucune monographie sérieuse.

Sur tous ces personnages, les notices bio-bibliographiques abondantes placées en fin de volume
complétent fort heureusement notre information et suggérent bien des sources & explorer.
L’introduction de D. Gril, si elle ne s’étend pas sur les aspects linguistiques du texte, montre
avec pertinence le double intérét qu’il présente pour I’histoire sociale (voir le chapitre 1V :
« Les cheikhs dans la cité ») mais surtout, cela va de soi, pour une meilleure compréhension
de I'enseignement spirituel et de la pratique des milieux soufis de cette époque (relevons au
passage que le terme sifi, comme le signale M. Gril, n’est en fait employé que deux fois dans
la Risdla, et que celui de tariga ne ’est jamais dans son acception habituelle aujourd’hui).
Comme les Tabagat de Sa‘rani pour les débuts de la période ottomane, la Risala nous offre une
suite de vignettes trés colorées qui révélent les aspects les plus concrets de cette relation entre
murSid et murid dont une recherche trop souvent centrée sur les écrits théoriques ne propose
généralement qu’un stéréotype.

Ces fioretti, ou les allusions doctrinales sont discrétes, ne doivent pas cependant accréditer
I’idée qu’on a 1a affaire & un soufisme « populaire » qui coexisterait, en 1’ignorant, avec celui
que représentent les grandes ceuvres dont il est contemporain, et spécialement celles d’Ibn
‘Arabi et de ses disciples. M. Gril insiste trés justement sur le rapport étroit qu’on observe en
réalité «entre le vécu de la Risdala et la doctrine métaphysique du tasawwuf'» : les notions
sous-jacentes aux mirabilia que Safi al-Din transmet aux générations futures — celle de wirdata,
par exemple, fondamentale dans I’hagiologie du Sayh al-Abar, ou celle de hagiga muham-
madiyya — sont celles-la mémes que ’on trouve explicitées dans les Futihat Makkiyya (le Rih
al-quds et la Durra fahira d’Ibn “Arabi appartiennent d’ailleurs, aprés tout, au méme genre
littéraire que la Ris@la). Les karamdt décrites sans commentaire au fil des souvenirs de ’auteur
nous paraissent de méme se rattacher aisément & la typologie akbarienne, qui permet d’en
élucider la signification profonde. Ainsi en va-t-il de I’histoire du Sayh al-Qurasi (cf. p. 116)
qui, aveugle, déclare que «son étre tout entier est un ceil » : Ibn “Arabi (Fur., éd. 1329 H.,

BCAI 5 (1988) Safi al-Din: Risala, éd. trad. D. Gril, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 73

I, p. 214 et p. 221) rend compte avec subtilité de ce charisme dont il analyse les formes et qu’il
met en rapport avec ’accés du wali a la « demeure des souffles » (manzil al-anfas) ). De méme
encore, en ce qui concerne cette fois les pratiques des personnages de la Risdla, est-il intéressant
de noter, parmi d’autres similitudes, le cas du $ayh Abi °Ali al-Nisih qui récite soixante-dix
mille fois la Sahdda pour assurer le salut d’un murid : selon Qutb al-Din Sirazi (cité par Tabrizi,
Rawdat al-ginan, 1, p. 325-326), Ibn “Arabi et ses disciples, Qiinawi entre autres, usaient
réguliérement de ce rite d’intercession conformément a une recommandation formulée dans
le bab al-wasaya des Futihat (IV, p. 474). Abi “Ali al-Nasih avait eu pour maitre au Maghreb
Abili Madyan et c’est peut-&tre dans ’enseignement de ce dernier qu’il faudrait chercher une
commune origine a cet usage. Quoi qu’il en soit, aucune frontiére ne sépare, de toute évidence,
’univers du Sayh al-Akbar et celui des fugard’ anonymes qui se pressaient autour de Safi
al-Din dans sa zawiya de Qarifa,
Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Anton Josef DIERL, Geschichte und Lehre des anatolischen Alevismus-Bektagismus.
Frankfurt, Dagyeli Verlag, 1985. in-8°, 286 + 3 p.

De nombreux travaux contribuent & 1’étude de I’histoire et de la doctrine des groupes alévis
(Bektachis, Alévis, Kizilba§, Cepnis, Tahtacis, etc.), pratiquant tous le culte d’Ali. Il reste
toutefois des zones d’ombres, par exemple sur les liens ou I’absence de liens qui existent entre
ces divers groupes, de méme que sur leur structuration, leur organisation ou sur leur doctrine
spécifiques.

Le livre d’Anton Josef Dierl est intéressant dans la mesure ou il traite la question (de fagon
téméraire) dans sa globalité, et surtout de fagon trés actuelle, dans 1’optique particuliére des
travailleurs (Gastarbeiter) turcs en Allemagne, a la recherche de leur religion dans un pays
occidental et laic. Autant de raisons pour présenter au lecteur francophone le contenu de cet
ouvrage reposant sur des postulats pour le moins étonnants. En effet pour A.J.D. ’alévisme-
bektachisme est une idéologie « humaniste » et « progressiste ».

L’auteur présente tour & tour la tradition et le «secret» (p. 7-30), P’histoire (p. 31-59) et
la doctrine (p. 60-146) de 1’alévisme-bektachisme, ainsi qu’une douzaine de priéres et poémes
lyriques bektachis (p. 147-171); une liste commentée des sources utilisées (p. 171-179); un
descriptif critique de la littérature bektachie (et sur les Bektachis) parue jusqu’a nos jours en
allemand (p. 179-226); un lexique (repris de J.K. Birge) (p. 227-250); et enfin quelques illustra-
tions (p. 253-286). Signalons au passage qu’il semble manquer une partie du texte entre les
pages 49 et 50.

En fait Pouvrage n’est pas aussi structuré qu’il ne parait, et I’on peut constater de nombreuses
redites. Essayons de dégager et d’analyser les points qui en émergent.

1) L’expérience personnelle de ce méme phénoméne est relatée de fagon trés détaillée par le soufi
marocain ‘Abd al-"Aziz al-Dabbag dans le Kitgb al-Ibriz, Le Caire, 1961, p. 14-16.

BCAI 5 (1988) Safi al-Din: Risala, éd. trad. D. Gril, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



