70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

IBN AL-JAWZI, La pensée vigile, traduit de I’arabe, et présenté et annoté par Daniel Reig.
Paris, Sindbad, 1986. 331 p.

Cette traduction partielle du Sayd al-patir (190 « pensées » sur les 373 de ’édition M. al-
Gazali) fait connaitre au public frangais ’un des ouvrages les plus connus de I’'un des auteurs
musulmans les plus féconds. Ibn al-Gawzi (entre 508 et 513/ 1114-20 - 597/1201), une de ces
personnalités puissantes et complexes dont le hanbalisme n’a pas manqué, domine la seconde
moitié du 6/12¢ siécle bagdadien par ses multiples activités mais aussi par la qualité littéraire
de son ceuvre.

Le titre du livre : « La chasse aux idées fugitives » (le titre adopté pour la couverture qualifie
plutdt la pensée de I'auteur) annonce qu’il s’agit de pensées notées au fil des jours, sans plan
déterminé, sur les sujets les plus variés, mais incontestablement travaillées du point de vue de
I’écriture. Tous les aspects de la personnalité d’Ibn al-Gawzi, le savant, le traditionniste, le
juriste, le sermonnaire, le critique des maeurs, des doctrines et des &mes, I’homme politique,
s’interpénétrent. On pressent & travers ces textes la vie et la mentalité d’un des grands ‘wlama’
de Bagdad. D. Reig reléve la richesse de l'information, mais préfére présenter la dynamique
de I'ouvrage. « Texte totalement ouvert », il s’organise entre '« énonciateur », le je angoissé,
critique, interrogateur ou moralisateur, volontiers en contradiction avec lui-méme, et 1’« énon-
ciataire », tant6t sa propre dme, tantét un éventuel auditeur/lecteur. On a en effet 'impression
qu’L.G. a congu ce livre comme un recueil d’idées & développer dans de futures séances d’exhor-
tation (maglis al-wa’z). La relation paradoxale de I’auteur — ou de I’homme — au monde est
ensuite analysée avec densité. Mais pour Ibn al-Gawzi, c’est peut-étre moins la Révélation ou
la Parole de Dieu que la soumission a la Loi divine (faklif) ou la condition de serviteur esclave-de
Dieu qui équilibre cette relation, et fait accepter 'injustice, la douleur, la mort et les plaisirs
toujours éphéméres, qu’ils soient de ’esprit ou du corps. En termes d’analyse littéraire, on
peut donc lire ce texte comme une épopée ou le cycle de I’ame et de la poursuite du désir
alterne avec le cycle de la raison et de la connaissance. Entre les excés de I’ame et de la raison,
Ibn al-Gawzi se fait toujours le défenseur du juste milieu. Il prend impitoyablement en défaut
ascétes, mystiques et dévots dont la foi est souvent mal dirigée, ainsi que les savants qui oublient
trop souvent que la science n’est qu’un moyen. Chez les uns et les autres, et en commengant
par sa propre dme partagée entre l’aspiration a la vie future et le sens de ses responsabilités
terrestres, il détecte toutes les formes d’hypocrisie consciente ou inconsciente. Pour ce censeur
et ce moraliste, mais avant tout ce muhaddit et ce faqih, la sagesse ne saurait &tre recherchée
ailleurs que dans la science religicuse et la sunna; elles seules peuvent conduire « & cet équilibre
qui s’est trouvé réalisé dans sa complétude par le Prophéte modéle de ’homme sage ».

La traduction est excellente dans son ensemble. Elle vise avant tout — et y parvient
largement — 2 rendre ce texte d’adab qu’est aussi le Sayd al-hatir. On regrettera cependant
¢d et 12 quelques imprécisions ou erreurs révélatrices d’une approche islamologique insuffisante
dans l’introduction comme dans la traduction.

A titre d’exemples, relevons la traduction de tak/if par « imposition morale », or il s’agit
de Loi divine; taklif al-badan et taklif al-"aql sont traduits dans le méme passage par « contrainte
exercée sur le corps » et « celle exercée sur ’esprit » (p. 68), ce qui atténue trop le sens. Ahddit

BCAI 5 (1988) Ibn al-Jawzi: La pensée vigile, trad. D. Reig, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

laha asbab, « hadits énoncés dans des circonstances précises » est traduit par: « des hadiths
qui ont été faits spécialement », ce qui n’est ni exact ni compréhensible (p. 55). Dans I’histoire
d’Tbn Abi I-Hawari, jetant ses livres & la mer, celui-ci s’écrie : « Quel bon guide vous ftes! »
et non «je suis », car il s’adresse a ses livres, sinon I’anecdote n’a pas de sens (p. 64). Qasr
al-amal « couper court a tout espoir » (dans cette vie) est dilué dans un « optimisme modéré
a court terme» (p. 64). La phrase wa li-dalika yashulu “alayha al-ta*abbud ‘ald ma tara wa
tu’tiruhu 1a “ald ma yu’taru est traduite : « C’est qu’elle s’asservit devant ce qu’elle voit et qu’elle
préfére plus facilement que devant ce qui est préférable » (p. 73); il faut comprendre : « C’est
qu’il est plus facile a ’me de se livrer a I’adoration comme elle I’entend et le préfére, que
comme le veut la tradition ». Tafakkartu fa-ra’aytu anna hifz al-mal min al-muta‘ayyin wa ma
yusammihi gahalat al-mutazahhidin min ihrd¢ ma fi l-yad laysa bi-l-ma$ri est rendu ainsi :
«A la réflexion, il n’est pas plus conforme & I’esprit de la Loi de protéger son argent contre
le mauvais eil (sic), que de se livrer & ce que les ascétes stupides appellent le tawakkul (fatalisme)
en se défaisant de tous les biens qu’on posséde » (p. 94). Muta’ayyin signifie bien slr « exigé
par la Loi »; gahala doit étre traduit simplement par « ignorants » car c’est le manque de science
qui est ici en cause; on reconnaitra enfin que traduire tawakkul « abandon ou confiance en
Dieu » par « fatalisme » n’est pas trés heureux. Sans vouloir faire une chasse systématique aux
erreurs de traduction, relevons encore cette mauvaise lecture : fi hadit Anas al-sahih : ma
Sanahu “llah bi-bayda’ devient bizarrement : « Il est dit dans le hadith : *Uns (vie sociale) du
Cahih : « Dieu ne I'a pas gité par des taches » (p. 123), ce qui signifie en réalité : « On trouve
dans le hadii authentique d’Anas (b. Malik) : « Dieu ne le (le Prophéte) dépara pas par une
barbe blanche ». Il suffisait de se reporter au Sahih de Muslim.

Mais aprés tout, ces défauts et quelques autres passeront inapergus aux yeux du lecteur.
Celui-ci découvrira les préoccupations intimes, sexuelles, spirituelles, intellectuelles, sociales et
politiques d’un savant musulman du 12° siécle, grice & une pensée toujours en éveil sur elle-
méme et les autres. Le grand mérite de cette traduction est de faire connaitre ce témoignage qui
prend valeur de modéle humain, historique et littéraire.

Denis GrIL
(Université de Provence)

SAFI AL-DIN Ibn Abi I-Mansur Ibn Zafir, Risdla, intr., édit. et trad. par Denis Gril,
Le Caire, LF.A.O., 1986. 20 x 27,5 cm., 258 p. ++ 116 p. texte arabe.

Souvent utilisée par des chroniqueurs ou hagiographes postérieurs (Yafi'i, Munawi, Sahawi
entre autres), la Risala éditée et traduite, avec élégance et précision, par D. Gril a trés proba-
blement connu une large diffusion. De fagon assez surprenante, cependant, elle ne nous est
accessible que par un unicum conservé & Dar al-Kutub et qui n’est qu’une copie tardive puisque
le manuscrit est daté de 840 h. Né en 595/1198, mort en 682/1283, I’auteur — & qui I’on doit
d’autres ouvrages encore inédits, dont les « Colloques avec Iblis » jadis signalés par Massignon
et que D. Gril se propose également de publier — a entrepris de consigner dans ce texte, trois
ans avant sa mort, les faits et gestes des maitres spirituels qu’il a connus au cours de sa longue

BCAI 5 (1988) Ibn al-Jawzi: La pensée vigile, trad. D. Reig, recensé par D. Gril _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



