1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 65

V¢ Section, tome 92, 1983-84, 317-21). Il n’empéche qu’il est vraiment difficile de comprendre
pourquoi en fin de compte il serait plus sage de considérer Sahrastani « tout bonnement comme
Sunnite », si I’on admet I’authenticité du Maglis, de la Musara'a et du Tafsir, comme le fait
justement Gimaret — et il n’y a aucune bonne raison pour la remettre en question. Ce n’est
pas le lieu ici d’entrer dans le détail du débat, mais un seul fait mérite d’étre relevé, ayant
échappé, a ce qu’il semble, a la vigilance de Gimaret : c¢’est la critique de 1’as‘arisme, 4 deux
reprises, dans le Maglis (éd. Galali-Na’ini ap. Sarh-i hal (p. 17 s. et 25 s.). L’ag‘arisme est
certes encore préférable aux doctrines mu‘tazilites et karramites puisque contrairement a
celles-ci, il implique au moins la distinction fondamentale entre 1’Ordre (amr) non-temporel
et la Création (halg) temporelle, & laquelle Sahrastani tient beaucoup. Mais précisément c’est
pour la mauvaise raison que la doctrine a§"arite implique cette distinction, A¥‘ari ayant en effet
lui-méme considéré 1'Ordre comme un attribut éternel «inhérent a I’Essence divine » ou
«résidant en Lui» (cf. également Livre, p. 320). De toute évidence, c’est contre cette notion
typiquement af‘arite de I'inhérence de Dattribut & ’Essence (wa [lekin dar dat-i & galla alaluh)
que Sahrastani s’inscrit en faux dans le Maglis, et c’est pourquoi toutes ces doctrines du kalam
sont d’emblée qualifiées ici de « pseudo-doctrines » (Subha) et de non-conformes au langage
du Coran et de la Sunna, «tandis que c’est nous les (vrais) Sunnites » (md@ mard-i qala’llah wa
qala rasalu’llah im). Or on n’a qu’a lire la description de la doctrine ismaélienne dans le Livre
(p. 556) pour voir qui sont ces « vrais Sunnites » selon le coeur de Sahrastani : « Nous disons
de méme, disaient-ils, en ce qui concerne 1’éternité : (Dieu) n’est (Lui-méme) ni éternel ni
adventé. Ce qui est éternel, c’est Son Ordre, Sa Parole; ce qui est adventé, c’est Sa création,
Son ceuvre ».

Comme I'indique Gimaret également (p. 57), c’est sans doute « dans I’étonnante discussion
entre ‘ Sabéens ’ et ¢ Hanifs °, o, selon toute apparence, les prétendus Hunafa’ représentent
en fait les positions de S.» qu’il faudra chercher la confirmation de ce qui n’est pour ['instant
«tout de méme qu’une hypothése » — mais une hypothése qui a tout de méme I’avantage de
s’appuyer déja sur un nombre de faits indéniables. C’est pourquoi c’est avec empressement
qu’on attend la parution prochaine de la deuxiéme partie de cette « ceuvre conjointe », d’autant
que la premiére, je I'ai dit plus haut, en est déja un achévement majeur qui fait date.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

David S. PoweRrs, Studies in Qur’an and Hadith. The formation of Islamic Law of Inherit-
ance. University of California Press, 1986. 16 x 23 cm., 222 p.

L’ouvrage que I’on présente ici est la thése soutenue par D. S. Powers & ’Université de
Princeton en 1979. Avant 'impression de ce travail, I’A. s’était déja fait connaitre en France
par deux articles parus dans les Studia Islamica en 1982 et 1983. Le premier article a consisté
a examiner la loi en matiére d’héritage, & la lumiére d’une lecture de Coran IV, 12 b. Selon la
seconde partie du verset 12 de la sourate 4, fréres et sceurs du défunt ou de la défunte regoivent

BCAI 5 (1988) D.S. Powers: Studies in Qur'an and Hadith, The Formation of Islamic Law of Inheritance, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

une part égale de la succession, alors que, selon le verset 176 de cette méme sourate, un frére
regoit le double de la part de sa sceur.

Le second article s’attachait & une réinterprétation du hadit attribué a Sa'd b. Abi Waqqas
concernant la restriction du legs au tiers de la succession (al-wasiyya fi-I-tulf). Cette question
avait fait I’objet d’une polémique entre les orientalistes de renom M.J. Coulson et J. Schacht
(Studia Islamica LV (1982) p. 61-94; ibid. LVII (1983) p. 33-53).

Dans Studies in Qur’an and Hadith, D.P. tente de résoudre le probléme de la distorsion qui
existe entre un état de fait : la pratique de la loi successorale en Islam — en conformité d’ailleurs
avec les régles du “ilm al-fard’id — et un état de droit : les sources canoniques, en 1’occurrence
coraniques, des dispositions admises par cette loi. Cette distorsion s’explique, selon I’A., par
Pinterférence d’une loi « surimposée » résultant d’un gauchissement que les théoriciens du “ilm
al-fara’id ont fait subir au droit canon originel. Rappelons tout d’abord : 1°) que le terme de
Sarida (pl. fard’id), tiré, entre autres, de Coran IV, 11, désigne techniquement » les parts fixes
d’une succession qui sont dévolues a certains héritiers appelés dawi-i-fara’id. 2°) qu’en Islam
on distingue, en matiére d’héritage, les “asaba ou héritiers maéles, qui constituent le systéme
agnatique, et les ahl al-far@’id, c’est-a-dire les personnes pour qui le partage successoral est
mentionné dans Coran IV, 12 et 175-176, c’est-3-dire fréres, sceurs, péres, méres, époux, épouses.
La thése développée par D.P. entend démontrer que le systéme de partage successoral enseigné
et pratiqué par le prophéte Muhammad a été transformé au cours des années qui ont immé-
diatement suivi sa mort, pour donner, par la suite, naissance au “ilm al-fara’id. On sait que cette
science a inspiré une riche littérature aux auteurs de figh. L’évolution subie par la constitution
de la loi du partage successoral, en Arabie, puis dans les pays islamiques, aurait pratiqué le
cheminement suivant :

— La loi pré-islamique

— La loi proto-islamique (prescription coranique et pratique muhammadienne)
Théorie surimposée

— Le “ilm al-fara’id.

& W
!

Dans son introduction, D.P. remet en question la thése de J. Schacht selon qui la loi islamique
en général ne s’était développée qu’environ cent ans aprés la mort de Muhammad. Approuvée
en son temps et considérée comme innovatrice, ce qu’elle était par certains aspects, la thése de
Schacht avait pourtant été discutée par un petit nombre d’orientalistes et non des moindres.
Ainsi en fut-il de J.W. Fucks et aussi de H.A.R. Gibb (p. 2). N.J. Coulson s’était aussi inter-
rogé sur la raison de la discontinuité existant entre le Coran et la formation de la loi islamique,
rupture impliquée par la thése de Schacht (p. 3).

Les recherches de N. Abbott apportent une réponse a cette interrogation (Studies in Arabic
Literary Papyri, 2¢ vol. paru en 1967) et montrent que le processus de consignation des hadit-s
avait commencé durant la vie du Prophéte (p. 4). M.M. Azmi dans ses Studies in Early Hadith
Literature (1978) arrive aux mémes conclusions que N. Abbott. Enfin, des recherches paraliéles
permettent & G.H.A. Juynboll de critiquer le trop peu d’attention accordée par J. Schacht a
la législation coranique (p. 6). Tout cet ensemble de remises enfquestion améne I’A. & émettre

BCAI 5 (1988) D.S. Powers: Studies in Qur'an and Hadith, The Formation of Islamic Law of Inheritance, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 67

I’hypothése que le “ilm al-fara’id s’est développé d’une maniére toute différente de celle que
suggére la tradition classique de ’'Islam. Pour le prouver, il faudra démontrer :

a) Qu’on peut et doit travailler avec des instruments qui vont au-deld de l’interprétation
traditionnelle de certains versets-clés et hadit-s types dans lesquels on prétend trouver 1’expli-
cation originelle du probléme. Il faut, autrement dit, remettre en question les idées regues
jusque-la en matiére d’héritage. L’A. tente donc, dans une premiére partie, de reconstituer
le systéme successoral instauré par Muhammad. Cette nouvelle approche fait apparaitre que
ce systéme était dépourvu de la complication arithmétique qui caractérise « la science du partage
successoral » adoptée par I’'Islam classique. Autrement dit, il y aurait eu une loi proto-islamique
de I’héritage qui aurait précédé la loi islamique et supplanté celle de I’ére pré-islamique de
I’Arabie tribale. Cette loi proto-islamique aurait imposé aux individus un minimum de
contraintes et respecté le libre choix de chacun pour la dévolution de sa propriété (p. 21-109).

b) Dans une seconde partie (p. 113-207), D.P. retrace le processus de modification de la loi
proto-islamique de I’héritage. La loi musulmane classique apparait comme la résultante des
solutions apportées aux conflits politiques, sociaux et religieux qui ont marqué la génération
qui succéda a la mort du Prophéte. C’est ainsi que se constituera le “ilm al-fara’id, donnant
naissance & un systéme de défense codifié et resserré & l’aide d’écrous de nature socio-
économique.

Dans les pages 209 a 216, ’auteur nous donne un clair résumé de la démarche suivie dans
son étude. Suivent deux appendices comprenant la traduction des versets fréquemment utilisés
au cours du développement et celle d’un passage du KitGb al-Agani. Cet extrait présente
Pintérét d’utiliser une notion-clé de ’ouvrage de D.P., celle de kaldla utilisée, par I'auteur des
Agani, dans le sens de belle-sceur (p. 217-222). L’ouvrage se termine par un glossaire, une biblio-
graphie imposante et un index (p. 223-263).

Avant de présenter plus en détail le contenu de 1’ouvrage, il faut rappeler que la remise en
question de 1’un des aspects de la thése de J. Schacht avait implicitement €té entrainée par une
découverte de R. Brunschvig exposée par D.P. (p. 90-92, 105) et que ce dernier a judicieusement
mise en ceuvre. En 1949, R. Brunschvig souléve la question de I’amalgame pratiqué entre la
notion de ‘asaba (héritage par les males) pré-islamique et celle de la période islamique (V). Cet
amalgame rendait mal compte du support coranique de la loi d’héritage. Examinant un corpus
de hadit-s ancien, R, Brunschvig s’apergoit qu’a ’époque de la ga@hiliyya la succession entre
‘asaba concerne le parent le plus proche, c’est a lui que revient I’héritage du patronat (mirat
al-wald’) (p. 90). Le savant islamologue était alors en droit d’affirmer que la transmission du
droit de propriété « d’une génération 4 l’autre, en Arabie pré-islamique, était régie non par
le principe de descendance directe mais par celui de ’ancienneté» ... (al-wal@’ li-I-kubr).

() « Un systéme peu connu de succession agnatique dans le droit musulman », Etudes d’Islamo-
logie I, p. 53-64.

BCAI 5 (1988) D.S. Powers: Studies in Qur'an and Hadith, The Formation of Islamic Law of Inheritance, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

J. Chelhod, dans son étude sur les tribus bédouines contemporaines (1), arrive aux mémes
résultats et signale que ce principe entraine souvent un conflit entre générations. Muni de
cet important point d’appui, D.P. réexamine les versets coraniques servant de support &
la loi d’héritage. Au ch. 1, il réinterpréte Coran IV, 12 b dont on avait signalé qu’il était en
contradiction avec Coran 1V, 176. Au ch. 2, D.P. analyse le caractére exceptionnel de la part
attribuée a I’épouse survivante. Au ch. 3, I’A. s’attache & 1’étude de I’héritage ab intestat.
Ce mode d’héritage est régi par un ensemble de dispositions fournies par Coran IV, 11 a;
IV, 11 b, et IV, 176. Ces examens aboutissent & un tableau qui met en lumiére les distinc-
tions suivantes :

Coran 1V, 11 a : Les enfants comme héritiers prioritaires (primary heirs).

Coran 1V, 11 b : Les parents et enfants du méme pére ou de la méme mére (siblings) comme
héritiers prioritaires.

Coran 1V, 176 : Enfants du méme pére ou de la méme mére comme uniques héritiers
prioritaires (p. 97-100).

C’est la distinction fondamentale entre héritiers prioritaires et secondaires (secondary heirs)
qui permettra a I’auteur de rendre compte des différents cas de figure envisagés par le Coran.
Cette diversification des situations efface, du méme coup, les contradictions apparentes entre
les différents passages du Coran relatifs & cette question. Du méme coup se dissipent, selon
I’A., les incertitudes au sujet du concept si nébuleux de kaldla. Ce terme désigne soit un homme
qui meurt ne laissant ni parents ni enfants, soit tout individu [concerné par un héritage] en
dehors des parents et des enfants. On y reviendra plus loin. Ainsi en est-il de la notion de “aw!
qui désigne la prorata basis ou réduction proportionnelle des parts attribuées par le Coran et
destinée a résoudre les difficultés arithmétiques qu’entraine cette répartition.

Dans la seconde partie de son ouvrage, I’A. tente de reconstituer la maniére dont s’est orga-
nisée la loi islamique de I’héritage. En un premier chapitre, il étudie les causes du passage de
la loi proto-islamique a celle du “ilm al-fard’id, en recherche les bénéficiaires et décrit le role
joué par ces derniers dans la formation de la loi (p. 112-142). La confrontation des textes du
Musnad d’Ibn Hanbal, des Tabagat d’Ibn Sa‘d et du Ta'rik de Tabari relatifs au testament du
Prophéte permet de constater une lacune béante dans la mémoire collective de la wmma :
le silence absolu du Prophéte quant 4 la désignation de son successeur (p. 117). Est-ce alors
un hasard que la scission entre sunnites et §i‘ites ait eu pour cause la désignation ou non par
Muhammad d’un successeur? N’est-il pas frappant que le “ilm al-fard’id n’autorise guére une
personne a désigner un héritier testamentaire? Que les dispositions de cette « science », qui
deviendra la loi classique de I’héritage, ne soient appliquées que quelques années aprés la mort
du Prophéte? Or c’est ce qui ressort de la lecture attentive des sources relatant la période des
quatre rasidin. Ce vide juridique s’expliquerait par le refus d’admettre la loi qu’aurait tenté
d’ériger le Prophéte et la volonté des différents prétendants a la succession de défendre leurs

W J. Chelhod, Le droit dans la société bédouine ... Paris, N. Rivitre, 1971,

BCAI 5 (1988) D.S. Powers: Studies in Qur'an and Hadith, The Formation of Islamic Law of Inheritance, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

intéréts personnels (126-128). Enfin Abli Bakr n’aurait-il pas eu intérét a supprimer la mention,
qui et été embarrassante en Coran IV, 12 b. concernant la désignation d’un héritier?
N’est-ce pas Zayd b. Tabit qui fut chargé par Abi Bakr de collectionner tous les fragments
concernant les révélations successives transmises par le Prophéte? N’est-ce pas lui qui fut
chargé par ‘Utman d’établir un texte officiel du Coran? Or Zayd b. Tabit est le premier
auteur d’un traité intitulé Kitab al-farda’id, ce qui, on s’en doute, est éminemment significatif
quant a la thése de D.P. (p. 162). Enfin, I’examen du préche fait par “Umar deux jours
avant son assassinat, ainsi que de ses déclarations sur son lit de mort, est aussi révélateur
a cet égard, selon D.P. L’embarras de “Umar au sujet de la signification & donner au terme de
kalala ne s’explique que par le refus du calife de tenir compte des obligations qu’clle entraine
(p. 120-121 et 142).

Dans un second chapitre de cette seconde partie, D.P. examine la question de I’abrogation
des versets concernant les legs (wasiyya p. 143-188). L’A. examine, selon le schéma d’une pério-
disation déterminée, la controverse au sujet de ’abrogation (nash) et tente de montrer que le
point de départ probable du passage de la loi proto-islamique a celle du “ilm al-fard’id est
I’élimination, dans Coran 1V, 12 b, de la possibilité de désigner un héritier. L’A. donne nombre
d’indications permettant d’affirmer que I’abrogation ne fut pas appliquée aux versets concernant
le legs avant la période qui suivit la mise en circulation du hadit selon lequel Muhammad
impose I’obligation a chaque musulman de consigner ou de faire connaitre ses derniéres volontés.
Les sources passées au crible par I’auteur sont les ouvrages de hadit, tafsir et tabagat les plus
anciens (p. 149-150).

Pour conclure ce chapitre, I’A. remarque que l’abrogation d’un verset par ’autre, loin
d’exprimer un changement de la décision divine, résulte d’une perception différente qu’ont
les hommes de la parole de Dieu. Voila, affirmé sans ambages, le rdle coercitif de ’orthodoxie
de la période post-muhammadienne.

On en arrive ainsi au dernier chapitre qui examine le degré de fiabilité que I’on pourrait
accorder 2 la littérature des asbab al-nuzil (p. 189-216). Cette littérature consiste & relater od,
quand et dans quelles circonstances certains versets du Coran ont été révélés. Un examen
critique des passages de ce corpus ayant trait au probléme qui occupe D.P. ’améne a se ranger
a I’avis de A. Welch et A. Rippin en la matiére. Les asb@b al-nuzil ne constituent pas une source
fiable permettant de reconstituer la formation de la loi islamique d’héritage.

Par ses aspects originaux, ce travail préseate un grand intérét. La remise en question des
théses qui ont joué, quand elles furent élaborées, leur réle novateur, et qui ont constitué une
¢tape obligée vers une nouvelle approximation, a été menée avec une grande loyauté scientifique.
La lecture de cet ouvrage, tout sérieux qu’il soit dans sa solide et scrupuleuse documentation,
et bien qu’il nous fasse remonter a une époque fort reculée dans le temps et qu’il examine
une question trés technique, n’a rien de rébarbatif. Pour toutes ces raisons, 1’étude de D. Powers
mérite qu’on y attache une particuliére attention. C’est un modéle du genre, qui fera date
parce qu’elle inaugure une approche novatrice d’une question qui occupe dans le figh une place
non négligeable.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

b A

BCAI 5 (1988) D.S. Powers: Studies in Qur'an and Hadith, The Formation of Islamic Law of Inheritance, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

IBN AL-JAWZI, La pensée vigile, traduit de I’arabe, et présenté et annoté par Daniel Reig.
Paris, Sindbad, 1986. 331 p.

Cette traduction partielle du Sayd al-patir (190 « pensées » sur les 373 de ’édition M. al-
Gazali) fait connaitre au public frangais ’un des ouvrages les plus connus de I’'un des auteurs
musulmans les plus féconds. Ibn al-Gawzi (entre 508 et 513/ 1114-20 - 597/1201), une de ces
personnalités puissantes et complexes dont le hanbalisme n’a pas manqué, domine la seconde
moitié du 6/12¢ siécle bagdadien par ses multiples activités mais aussi par la qualité littéraire
de son ceuvre.

Le titre du livre : « La chasse aux idées fugitives » (le titre adopté pour la couverture qualifie
plutdt la pensée de I'auteur) annonce qu’il s’agit de pensées notées au fil des jours, sans plan
déterminé, sur les sujets les plus variés, mais incontestablement travaillées du point de vue de
I’écriture. Tous les aspects de la personnalité d’Ibn al-Gawzi, le savant, le traditionniste, le
juriste, le sermonnaire, le critique des maeurs, des doctrines et des &mes, I’homme politique,
s’interpénétrent. On pressent & travers ces textes la vie et la mentalité d’un des grands ‘wlama’
de Bagdad. D. Reig reléve la richesse de l'information, mais préfére présenter la dynamique
de I'ouvrage. « Texte totalement ouvert », il s’organise entre '« énonciateur », le je angoissé,
critique, interrogateur ou moralisateur, volontiers en contradiction avec lui-méme, et 1’« énon-
ciataire », tant6t sa propre dme, tantét un éventuel auditeur/lecteur. On a en effet 'impression
qu’L.G. a congu ce livre comme un recueil d’idées & développer dans de futures séances d’exhor-
tation (maglis al-wa’z). La relation paradoxale de I’auteur — ou de I’homme — au monde est
ensuite analysée avec densité. Mais pour Ibn al-Gawzi, c’est peut-étre moins la Révélation ou
la Parole de Dieu que la soumission a la Loi divine (faklif) ou la condition de serviteur esclave-de
Dieu qui équilibre cette relation, et fait accepter 'injustice, la douleur, la mort et les plaisirs
toujours éphéméres, qu’ils soient de ’esprit ou du corps. En termes d’analyse littéraire, on
peut donc lire ce texte comme une épopée ou le cycle de I’ame et de la poursuite du désir
alterne avec le cycle de la raison et de la connaissance. Entre les excés de I’ame et de la raison,
Ibn al-Gawzi se fait toujours le défenseur du juste milieu. Il prend impitoyablement en défaut
ascétes, mystiques et dévots dont la foi est souvent mal dirigée, ainsi que les savants qui oublient
trop souvent que la science n’est qu’un moyen. Chez les uns et les autres, et en commengant
par sa propre dme partagée entre l’aspiration a la vie future et le sens de ses responsabilités
terrestres, il détecte toutes les formes d’hypocrisie consciente ou inconsciente. Pour ce censeur
et ce moraliste, mais avant tout ce muhaddit et ce faqih, la sagesse ne saurait &tre recherchée
ailleurs que dans la science religicuse et la sunna; elles seules peuvent conduire « & cet équilibre
qui s’est trouvé réalisé dans sa complétude par le Prophéte modéle de ’homme sage ».

La traduction est excellente dans son ensemble. Elle vise avant tout — et y parvient
largement — 2 rendre ce texte d’adab qu’est aussi le Sayd al-hatir. On regrettera cependant
¢d et 12 quelques imprécisions ou erreurs révélatrices d’une approche islamologique insuffisante
dans l’introduction comme dans la traduction.

A titre d’exemples, relevons la traduction de tak/if par « imposition morale », or il s’agit
de Loi divine; taklif al-badan et taklif al-"aql sont traduits dans le méme passage par « contrainte
exercée sur le corps » et « celle exercée sur ’esprit » (p. 68), ce qui atténue trop le sens. Ahddit

BCAI 5 (1988) D.S. Powers: Studies in Qur'an and Hadith, The Formation of Islamic Law of Inheritance, recensé par M. Bernand

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



