1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes, 1, Traduction avec introduction et notes
par Daniel Gimaret et Guy Monnot. Leuven, Peeters/UNESCO, 1986 (« Collection
UNESCO d’ceuvres représentatives, Série arabe ») avec avant-propos par M.A.
Sinaceur. 16 X 24 cm., xxv + 727 p. (v compris bibliographie, tableaux, carte,
index coranique et 37 p. d’index général).

Pour des générations de chercheurs jusqu’d ces derniéres années, 'unique initiation a la
célebre doxographie de Sahrastini avait été la traduction allemande de Theodor Haarbriicker,
faite comme on sait sur la premiére édition européenne du texte arabe du Kitab al-milal wa
[-nihal par William Cureton (Londres, 1842-46) et publiée pour la premiére fois 3 Halle en
1850-51 (réimpr. Hildesheim, 1969). Les Religionspartheien und Philosophenschulen du vieux
Haarbriicker sont encore aujourd’hui la seule traduction intégrale des deux parties du Livre
dans une langue européenne, mais voici que presque d’un seul coup, pas moins de quatre
nouvelles traductions sont venues renverser le monopole du vénérable ancétre, du moins pour
ce qui est des chapitres relatifs & I’islam. Ce n’est pas en fait au-dela de ceux-ci que se sont
avancées les deux traductions occidentales parues en 1984 1’une A Paris, ’autre & Londres, et
dont on aura pu lire ici méme le judicieux compte rendu de la plume de Daniel Gimaret (1),
Parue également en 1984 mais & Moscou (Acad. Nauk) sous le titre de Kniga o religiiakh i
sektakh vol. 1, la traduction russe de Stanislav Mikhailovich Prozorov comprend en revanche,
a en juger d’aprés le titre (le volume lui-méme ne m’étant malheureusement pas accessible)
la premiére partie du Livre en entier. Il en va de méme, en tout cas, pour ce qui est de la nouvelle
traduction francaise qui fait I’objet du présent compte rendu.

Présentée comme. une « ceuvre conjointe de trois chercheurs que réunissent, outre une amitié
ancienne, des enseignements paralléles & 1’Ecole Pratique des Hautes Etudes, et un intérét
commun pour [Phistoire des idées et des doctrines en Islam », cette publication récente laisse
en outre espérer que la deuxiéme partie du Livre lui fera suite bientdt, d’autant que la premiére,
portant les signatures de Daniel Gimaret pour les « prolégoménes » de Sahrastani et la section
des « musulmans » (p. 103-585), de Guy Monnot pour la section des « fidéles d’autres religions
scripturaires » (p. 587-674), satisfait vraiment aux plus hautes exigences. Admirablement
précise partout et richement annotée, cette « ceuvre conjointe » ’emporte de loin sur tous ses
prédécesseurs occidentaux et la documentation, particuliérement riche dans les notes de la
section des doctrines musulmanes, fait de celle-ci un véritable catalogue raisonné du savoir
objectif dans ce domaine, d’un usage facile grice & ’excellent index. Aprés une présentation
générale de « Sahrastani : sa vie, ses ceuvres, son secret » par Monnot et une introduction au
Livre ot Gimaret explique la signification du titre, la structure formelle de ’ouvrage et I’histoire
du texte, chacun des deux traducteurs traite en outre dans son introduction de I’ensemble des
problémes que pose la section le concernant. Qu’il s’agisse des difficultés inhérentes au texte
arabe — I’édition suivie en principe, mais de maniére critique, est celle de Muhammad Fath
Allah Badran, Le Caire, 1366-75/1947-55 —, de I’identification des sources utilisées par

") Cf. Bulletin Critigue n° 4 (1987), p. 53.

BCAI 5 (1988) Shahrastani: Livre des religions et des sectes, trad. D. Gimaret et G. Monnot, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 5

Sahrastani, du probléme de sa «fiabilité » et de la valeur générale de l’information, bref :
tout le nécessaire est minutieusement analysé et bien expliqué. Cet ouvrage fait désormais
autorité.

La perfection n’étant donc pas un vain mot ici, il est d’autant plus regrettable que 1’on ait
décidé de se limiter, assez arbitrairement, & mon avis, au choix de manuscrits et éditions
utilisés par Badran, tout en relevant les faiblesses de cette édition égyptienne. 1l faut certes
admirer 1’astuce philologique qui a souvent permis aux traducteurs de restituer le bon texte,
ou du moins d’en avertir le lecteur (cf. p. 120, 214, 416, 425, 603, 647 ss.), mais on s’explique
mal tout de méme pourquoi la bonne quinzaine de manuscrits bien antérieurs a tous ceux
utilisés par Badran et dont on trouve par ailleurs le répertoire en p. 24 ss., de méme que la
lithographie de Téhéran et I’ancienne traduction persane de Turka-i Isfahdni, ont été systéma-
tiquement, sauf exceptions rares, laissées de c6té. Pourquoi en effet dans ces conditions « une
legcon massivement attestée (par 10 ou 11 des wsi/ utilisés par Badran, sur un total de 12)»
serait-elle « nécessairement la bonne » (p. 64)? Quant aux détails de la traduction elle-méme,
on remarque qu’en dépit d’une discipline tout a fait extraordinaire, certains termes techniques
sont de toute évidence traduits selon des préférences individuelles; ainsi, si Gimaret insiste
(cf. p. 65) pour traduire ahdata par « adventer » (mais hudiat par « venue & I’étre » en p. 207
et 235), Monnot préfére «introduire a 1’existence »; bada’, « changement (en Dieu)» pour
Gimaret est « versatilité divine » pour Monnot; ilzam, périphrasé de plusieurs maniéres par
le premier (cf. ’index), se traduit par « réduire & quia» chez le second (p. 632). Je ne crois
pas que muS@hada puisse se traduire en p. 172 par « attitude extérieure », par opposition a
mugahada qui serait alors « Peffort intérieur »; c’est plutdt 'inverse, musahada étant une forme
de la «vision intérieure » comme le suggére le contexte du hadit cité a la page précédente, de
méme que la littérature soufie que Sahrastani connaissait certainement (comparer notamment
la Risala de QuSayri, bab al-mugdhada, début : Uinterprétation de Coran 29 : 69 par Abu "Ali
al-Daqqaq). En p. 600, ligne 14, c’est sans doute par inadvertance que ibtal est traduit par
« abrogation ». C’est bien '« abolition » (d’un ordre divin) que Sahrastani trouve inaccep-
table, mais non '« abrogation » (nash), cette derniére étant loin de se confondre, pour lui,
avec une forme de la versatilité « divine » (bada@’), contrairement sux imamites bien entendu
(cf. p. 441).

Ce rejet du bada’ me semble d’ailleurs important, non pas certes parce que cela confirmerait
nécessairement le sunnisme de Sahrastani, mais plutét parce que c’est d’abord conforme a la
doctrine ismaélienne. Celle-ci rejette en effet I'idée de la « versatilité divine (al-gawl bi ’l-bada’
muhal, p. 551) en premier lieu, puisque le « changement» du successeur désigné de 'imam
Ga‘far, sur lequel s’appuie la tradition imamite, ne la priverait de rien de moins que de sa raison
d’étre! C’est pourquoi je ne trouve pas du tout surprenant que, selon Sahrastani lui-méme,
« I'imam Gafar ait personnellement rejeté ces doctrines » (cf. la note en p. 485). Je me range
donc du cbté de ceux qui pensent, a la suite de M.R. Galili-Nia’ini et W. Madelung, que
Sahrastani était profondément ismaélien — « secrétement » sans doute lorsqu’il écrivit le Kitab
al-milal, mais bien « ouvertement » dans son Maglis. Le probléme des convictions personnelles
de Sahrastani est d’ailleurs longuement discuté, et avec beaucoup de justesse, il faut le relever,
dans I'introduction de Gimaret (p. 52-63, déja parue en partie dans 1’Annuaire de ’E.P.H.E.,

BCAI 5 (1988) Shahrastani: Livre des religions et des sectes, trad. D. Gimaret et G. Monnot, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 65

V¢ Section, tome 92, 1983-84, 317-21). Il n’empéche qu’il est vraiment difficile de comprendre
pourquoi en fin de compte il serait plus sage de considérer Sahrastani « tout bonnement comme
Sunnite », si I’on admet I’authenticité du Maglis, de la Musara'a et du Tafsir, comme le fait
justement Gimaret — et il n’y a aucune bonne raison pour la remettre en question. Ce n’est
pas le lieu ici d’entrer dans le détail du débat, mais un seul fait mérite d’étre relevé, ayant
échappé, a ce qu’il semble, a la vigilance de Gimaret : c¢’est la critique de 1’as‘arisme, 4 deux
reprises, dans le Maglis (éd. Galali-Na’ini ap. Sarh-i hal (p. 17 s. et 25 s.). L’ag‘arisme est
certes encore préférable aux doctrines mu‘tazilites et karramites puisque contrairement a
celles-ci, il implique au moins la distinction fondamentale entre 1’Ordre (amr) non-temporel
et la Création (halg) temporelle, & laquelle Sahrastani tient beaucoup. Mais précisément c’est
pour la mauvaise raison que la doctrine a§"arite implique cette distinction, A¥‘ari ayant en effet
lui-méme considéré 1'Ordre comme un attribut éternel «inhérent a I’Essence divine » ou
«résidant en Lui» (cf. également Livre, p. 320). De toute évidence, c’est contre cette notion
typiquement af‘arite de I'inhérence de Dattribut & ’Essence (wa [lekin dar dat-i & galla alaluh)
que Sahrastani s’inscrit en faux dans le Maglis, et c’est pourquoi toutes ces doctrines du kalam
sont d’emblée qualifiées ici de « pseudo-doctrines » (Subha) et de non-conformes au langage
du Coran et de la Sunna, «tandis que c’est nous les (vrais) Sunnites » (md@ mard-i qala’llah wa
qala rasalu’llah im). Or on n’a qu’a lire la description de la doctrine ismaélienne dans le Livre
(p. 556) pour voir qui sont ces « vrais Sunnites » selon le coeur de Sahrastani : « Nous disons
de méme, disaient-ils, en ce qui concerne 1’éternité : (Dieu) n’est (Lui-méme) ni éternel ni
adventé. Ce qui est éternel, c’est Son Ordre, Sa Parole; ce qui est adventé, c’est Sa création,
Son ceuvre ».

Comme I'indique Gimaret également (p. 57), c’est sans doute « dans I’étonnante discussion
entre ‘ Sabéens ’ et ¢ Hanifs °, o, selon toute apparence, les prétendus Hunafa’ représentent
en fait les positions de S.» qu’il faudra chercher la confirmation de ce qui n’est pour ['instant
«tout de méme qu’une hypothése » — mais une hypothése qui a tout de méme I’avantage de
s’appuyer déja sur un nombre de faits indéniables. C’est pourquoi c’est avec empressement
qu’on attend la parution prochaine de la deuxiéme partie de cette « ceuvre conjointe », d’autant
que la premiére, je I'ai dit plus haut, en est déja un achévement majeur qui fait date.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

David S. PoweRrs, Studies in Qur’an and Hadith. The formation of Islamic Law of Inherit-
ance. University of California Press, 1986. 16 x 23 cm., 222 p.

L’ouvrage que I’on présente ici est la thése soutenue par D. S. Powers & ’Université de
Princeton en 1979. Avant 'impression de ce travail, I’A. s’était déja fait connaitre en France
par deux articles parus dans les Studia Islamica en 1982 et 1983. Le premier article a consisté
a examiner la loi en matiére d’héritage, & la lumiére d’une lecture de Coran IV, 12 b. Selon la
seconde partie du verset 12 de la sourate 4, fréres et sceurs du défunt ou de la défunte regoivent

BCAI 5 (1988) Shahrastani: Livre des religions et des sectes, trad. D. Gimaret et G. Monnot, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



