60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

Ghazdli, La raison et les miracles. Paris, Maisonneuve et Larose, 1987. 15,5 x 24 cm.,
198 p.

Les commémorations officielles sont généralement d’assez lugubres cérémonies. Mais. A tout
prendre, une Table ronde, & défaut de conquérir le Graal, peut offrir quelques satisfactions
intellectuclles qu’on retire rarement d’un défilé militaire ou de I’inauguration d’un monument.
Gazali étant mort en 505 h., le Conseil exécutif de 'UNESCO a décidé que le 900° anniversaire
de sa mort (compté en années lunaires) serait célébré en 1405/1985 : d’ou le colloque dont
les actes sont ici publiés (en francgais, en anglais ou en arabe selon les cas) sous un titre qui
tente de donner une cohérence 4 un ensemble assez disparate comms c¢’était prévisible.

Le volume s’ouvre sur une présentation de M. Sinaceur qui a l'intérét d’évoquer — mais
de maniére trop elliptique pour satisfaire notre curiosité — les débats apparemment fort vifs
qui ont suivi la plupart des communications. N’efit-il pas été préférable de placer aprés chaque
texte un résumé des discussions qu’il avait suscitées? M. Arnaldez, dans une contribution qui
constitue en somme P'introduction de 1’ouvrage, donne ensuite, en quelques pages trés claires,
une vue cavaliére de la vie et de I’ceuvre de Pauteur du Tahdfut al-falasifa. S. Pinés, lui, met
paralléle les deux derniers chapitres du K. al-I§Grat (et en particulier le neuviéme : magamat
al-‘arifin) et le deuxiéme livre de I'Thya’ (K. “Aga’ib al-qalb) pour étudier les rapports entre Ibn
Sind et Gazali et établir I'influence du premier sur le second. Les similitudes qu’il reléve
sont-elles convaincantes ? L hypothése avancée par S. Pinés est ici plus esquissée que démontrée.
Est-elle d’ailleurs démontrable? Comme 1’a remarqué M. Arkoun, la pensée de Gazali se nourrit
d’une koiné intellectuelle qui est le bien indivis des hommes cultivés de son époque et il est
fort difficile d’assigner une source précise a telle ou telle de ses idées. Au surplus, Avicenne,
dans le chapitre IX des I§arat, organise des matériaux qu’il puise manifestement dans une
tradition soufie & laquelle Gazali avait un accés direct.

C’est de Gazali juriste — et, juriste, il le fut jusqu’a ses derniers jours — que traite A.M. Turki.
Cet aspect de son ceuvre n’est pas celui qui retient le plus souvent ’attention des spécialistes.
M. Turki fait voir que, si le terme d’istislah est en circulation bien avant auteur du Mustasfa,
c’est celui-ci qui est «le premier a [’utiliser dans le sens technique d’une recherche méthodique et
se voulant objective d’un jugement . .. fondé sur la maslaha», I'intérét général de la communauté.

Aprés le figh, le kalam. On passera rapidement sur la contribution de Hiiseyin Atay, pour
qui Gazali aurait eu une dramatique influence sur la umma : en écartant les musulmans de
cette pratique de la rationalité que représentait le kalam, en les conduisant a privilégier le
tasawwuf — envisagé par M. Atay comme une évasion égoiste des responsabilités communau-
taires — Gazali aurait fortement contribué a la décadence de I’Islam ... et a la chute du califat
abbasside. Plus séricusement G. Makdisi, dont on sait avec quelle ironique sévérité il aime a
pourfendre les idées regues, conteste la thése généralement admise de I’a§‘arisme de Gazili,
entre autres raisons parce que ce dernier réduit la théologie a un réle purement défensif. D’un
point de vue rigoureusement technique, et en s’en tenant a une définition trés restrictive de
I’a§‘arisme, le révisionnisme sans nuance n’est pas sans fondement. Le jugement de Goldziher,
aux yeux de qui Gazali n’était pas un ai‘arite « franc », « pur-sang », « de stricte observance »
nous parait cependant plus pertinent.

BCAI 5 (1988) Collectif: Ghazali, La raison et les miracles. Colloque de I'Unesco pour le 900e anniversaire de la mort de Gazali., recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

J. Van Ess revient sur le probléme de Dinterprétation des éléments autobiographiques du
Mungid. Que cette « confession », comme beaucoup d’autres récits de « conversion », offre
une version stylisée, a des fins didactiques ou homilétiques, du cheminement intellectuel et
spirituel de son auteur ne fait depuis longtemps aucun doute. J. Van Ess — sans contester
’authenticité de la crise que relate le Mungid et la sincérité fondamentale du narrateur — en
analyse certains stéréotypes en se référant a d’autres cas analogues : Muhasibi, “Umar Hayyam,
Nagsir-i Hosrau, Sana’i. Il y lit aussi un plaidoyer pro domo : en acceptant en 449 h. de reprendre
son enscignement, Gazali viole le serment qu’il avait fait & Hébron dix ans plus tOt et veut s’en
justifier.

Sur «P’actualité » de Gazali, deux communications (qui ne voisinent pas dans ce volume)
apportent des réponses bien décevantes. Celle de M. Badawi retient deux aspects : la «lutte
contre le terrorisme politique » (chapitre sur lequel il rapproche les doctrines et les méthodes
des bdtiniyya du 5° siécle de ’hégire condamnés par Gazali des idéologies totalitaires d’aujour-
d’hui, assimilant par exemple I’lmam au Fihrer et ses auxiliaires aux « propagandistes du
Comité central »), et «l’éthique politique et sociale » (laquelle, apparemment, consiste pour
I’essentiel a suivre les recommandations du quatriéme livre de I’lhya’ en refusant de fréquenter
les puissants de ce monde). Ces réflexions ne convaincront personne de 'urgence de lire ou de
relire Gazali. Quant 3 M. Hasan Hanafi, il veut montrer la nécessité de passer d’une « vivification
des sciences de la foi» a une « vivification des sciences du monde » (ihy@’ “ulim al-dunya) :
s’appuyant sur des apergus historiques pour le moins sommaires (I’« authenticité », la « piété »,
la « défense de l'intérét général » étaient toutes du cété de “Ali b. Abi Talib, les partisans de
Mu‘awiya incarnant exclusivement, quant a eux, le « carriérisme et I’opportunisme »), il voit
dans le soufisme le refuge provisoire des vaincus (« Political defeat in history was transformed
into a spiritual victory outside history »). Mais il est temps a présent pour le tasawwuf de rentrer
dans I’histoire dont il s’était exilé et de contribuer a la lutte contre I'impérialisme et le sous-
développement, en jouant un rdle décisif dans la « mobilisation des masses » et I’amélioration
de la production. Pourquoi ne pas faire des mystical orders des « groupes sociaux ouverts qui
participeraient au développement socio-politique ? » L’Jhya’ n’est 1a, on le devine, qu’un prétexte
au déploiement d’une rhétorique aussi creuse que datée. Reconnaissons un mérite & M. Hanafi :
celui d’annoncer avec franchise au début de sa communication que son ton sera « un peu
oratoire, un peu mondain ».

Sur les aspects philosophiques du corpus gazilien, on retiendra 1’étude de Kwame Gyekye
qui analyse le concept d’action (hagiga ma'na I-fi’l) dans le chapitre III du Tahafut, ou Gazali
« dénie implicitement la cohérence ou ’intelligibilité du concept d’action involontaire », ce qui
conduit M. Gyekye a suggérer des analogies entre sa pensée et celle de philosophes contempo-
rains comme Prichard, Ryle et Plamenatz. Souleymane Diagne, pour sa part, s’assigne pour
tiche de comparer le doute cartésien dans les Méditations métaphysiques et celui qui, dans
le Mungid, apparait comme le point de départ de l’itinéraire spirituel de I’auteur. M. Diagne
lui-méme exprime ... un doute sur I'intérét de cette entreprise comparative (qui semble avoir
provoqué des controverses animées lors du colloque de 'UNESCO) : en dépit de similitudes
apparentes, les démarches sont bien différentes qui conduisent, dans un cas a valider les procé-
dures de la raison comme instrument de recherche de la vérité, dans "autre (qu’il s’agisse de

BCAI 5 (1988) Collectif: Ghazali, La raison et les miracles. Colloque de I'Unesco pour le 900e anniversaire de la mort de Gazali., recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N5

la mise en ceuvre d’un procédé littéraire, de la transcription fidéle d’une crise intérieure ou d’un
mélange des deux) a conclure a leur insuffisance.

L’influence d’Abu Hamid, mais cette fois dans la culture juive, — ou son ceuvre joue un réle
important dans les débats suscités par Maimonide — est examinée dans I’exposé d’Ahmed
Chahlane, centré sur la traduction hébraique, due & Abraham Ben Hasda’i de Barcelone
(13¢ siécle), du Mizan al-"amal. Un examen détaillé y est fait des suppressions ou transpositions
— habituelles dans les versions ou les adaptations en hébreu de textes islamiques — qui la
rendent acceptable aux lecteurs juifs de ’époque : substitution aux versets coraniques de citations
bibliques, attribution & « Untel » des logia de Jésus, ou & ... Socrate de propos de “Ali, et a
Rabbi ‘Agiba de paroles de “Umar.

Si 'une des contributions ci-dessus mentionnées reprochait a4 Gazili d’avoir détourné la
umma vers une mystique stérile, Vitali Naumkin, de 1’Académie des Sciences d’U.R.S.S., tout
en faisant une critique cursive et un peu trop générale de certains clichés — qu’a vrai dire
la recherche orientaliste contemporaine a déja remis en question — soupgonne que les Magasid
ne sont peut-étre pas ce qu’ils prétendent étre : une simple description préliminaire des doctrines
dont le Tahafut va ensuite prouver ’incohérence. Tout lecteur, selon lui, «a conscience que
ce livre ne peut avoir été écrit par un adversaire inconciliable » des théses de la falsafa. Sans
aller jusqu’a faire de Gazali un cheval de Troie de la libre-pensée dans le camp des dévots,
il conclut que « dans le grand débat médiéval entre les avocats de la raison et les apologistes
de la soumission aveugle aux textes sacrés et aux autorités, [il] était sans le moindre doute du
coté des rationalistes ». N’est-ce pas confondre un peu précipitamment rationalité et rationa-
lisme?

A cette question, la derniére section de ’ouvrage (« Rationalisme et mysticisme ») aurait d
— complétant la contribution liminaire trés équilibrée mais trop bréve de M. Arnaldez —
apporter une réponse. Elle ne comprend malheureusement, a coté des extrapolations hasardeuses
de M. Hanafi, déja mentionnées, qu’une maigre communication de M. Pourjawadi sur un sujet
en lui-méme fort intéressant : celui des relations entre Abli Hamid et son frére Ahmad. Outre
un rappel de quelques faits bien connus, on n’y trouve que quelques hypothéses non démontrées
sur le role que le frére cadet aurait pu jouer dans la « conversion » de son ainé.

Ce volume se termine sur une « bibliographie » — due & M. Badawi — qu’il elit été préférable
d’intituler plus modestement « orientation bibliographique » : la liste des « traductions» et
des «études » y est fort incompléte (elle ignore méme des travaux signalés par certains des
participants, comme la traduction anglaise par S. Van Den Bergh du 7ahafut ou celle, en fran-
gais, du Miskat par R. Deladriére). L’absence d’index ne facilitera pas 1'utilisation de ce recueil
qui, en dépit de la présence de contributions trés honorables, vise un peu haut mais tire un peu
court.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

BCAI 5 (1988) Collectif: Ghazali, La raison et les miracles. Colloque de I'Unesco pour le 900e anniversaire de la mort de Gazali., recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes, 1, Traduction avec introduction et notes
par Daniel Gimaret et Guy Monnot. Leuven, Peeters/UNESCO, 1986 (« Collection
UNESCO d’ceuvres représentatives, Série arabe ») avec avant-propos par M.A.
Sinaceur. 16 X 24 cm., xxv + 727 p. (v compris bibliographie, tableaux, carte,
index coranique et 37 p. d’index général).

Pour des générations de chercheurs jusqu’d ces derniéres années, 'unique initiation a la
célebre doxographie de Sahrastini avait été la traduction allemande de Theodor Haarbriicker,
faite comme on sait sur la premiére édition européenne du texte arabe du Kitab al-milal wa
[-nihal par William Cureton (Londres, 1842-46) et publiée pour la premiére fois 3 Halle en
1850-51 (réimpr. Hildesheim, 1969). Les Religionspartheien und Philosophenschulen du vieux
Haarbriicker sont encore aujourd’hui la seule traduction intégrale des deux parties du Livre
dans une langue européenne, mais voici que presque d’un seul coup, pas moins de quatre
nouvelles traductions sont venues renverser le monopole du vénérable ancétre, du moins pour
ce qui est des chapitres relatifs & I’islam. Ce n’est pas en fait au-dela de ceux-ci que se sont
avancées les deux traductions occidentales parues en 1984 1’une A Paris, ’autre & Londres, et
dont on aura pu lire ici méme le judicieux compte rendu de la plume de Daniel Gimaret (1),
Parue également en 1984 mais & Moscou (Acad. Nauk) sous le titre de Kniga o religiiakh i
sektakh vol. 1, la traduction russe de Stanislav Mikhailovich Prozorov comprend en revanche,
a en juger d’aprés le titre (le volume lui-méme ne m’étant malheureusement pas accessible)
la premiére partie du Livre en entier. Il en va de méme, en tout cas, pour ce qui est de la nouvelle
traduction francaise qui fait I’objet du présent compte rendu.

Présentée comme. une « ceuvre conjointe de trois chercheurs que réunissent, outre une amitié
ancienne, des enseignements paralléles & 1’Ecole Pratique des Hautes Etudes, et un intérét
commun pour [Phistoire des idées et des doctrines en Islam », cette publication récente laisse
en outre espérer que la deuxiéme partie du Livre lui fera suite bientdt, d’autant que la premiére,
portant les signatures de Daniel Gimaret pour les « prolégoménes » de Sahrastani et la section
des « musulmans » (p. 103-585), de Guy Monnot pour la section des « fidéles d’autres religions
scripturaires » (p. 587-674), satisfait vraiment aux plus hautes exigences. Admirablement
précise partout et richement annotée, cette « ceuvre conjointe » ’emporte de loin sur tous ses
prédécesseurs occidentaux et la documentation, particuliérement riche dans les notes de la
section des doctrines musulmanes, fait de celle-ci un véritable catalogue raisonné du savoir
objectif dans ce domaine, d’un usage facile grice & ’excellent index. Aprés une présentation
générale de « Sahrastani : sa vie, ses ceuvres, son secret » par Monnot et une introduction au
Livre ot Gimaret explique la signification du titre, la structure formelle de ’ouvrage et I’histoire
du texte, chacun des deux traducteurs traite en outre dans son introduction de I’ensemble des
problémes que pose la section le concernant. Qu’il s’agisse des difficultés inhérentes au texte
arabe — I’édition suivie en principe, mais de maniére critique, est celle de Muhammad Fath
Allah Badran, Le Caire, 1366-75/1947-55 —, de I’identification des sources utilisées par

") Cf. Bulletin Critigue n° 4 (1987), p. 53.

BCAI 5 (1988) Collectif: Ghazali, La raison et les miracles. Colloque de I'Unesco pour le 900e anniversaire de la mort de Gazali., recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



