50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

circonspection s’agissant des périodes antérieures, qu’il se contente de répéter, par exemple,
aprés McCarthy, que «la doctrine de Bagillani n’a rien d’original » (186). Qu’en sait-il?
Qu’en savons-nous? Qui a jusqu’a maintenant pris la peine d’étudier dans son détail ne
serait-ce que le Tawhid?

En vérité, nous avons la une belle illustration du vieil adage : « Qui trop embrasse mal
étreint ». Prétendre couvrir & soi seul toute I’histoire de la pensée religicuse en Islam est devenu
aujourd’hui une ambition démesurée; ce ne peut plus étre qu’une entreprise collective, faisant
appel & maintes compétences particuliéres, et supposant en outre quantité d’investigations
qui restent a faire. Le P. Caspar avoue p. 459 avoir fait relire au P. Troll — éminent spécialiste
de I'Islam indien — ses pages sur I'Inde. Quelle excellente idée! Que n’en a-t-il fait autant,
auprés d’autres spécialistes, pour les chapitres VII a 1X?

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

AHMAD AL-NASIR li-din Allah, Kitab al-Nagat. Edition avec introduction par W. Madelung.
Wiesbaden, 1985. 18 x 25 cm., 18 + 352 p.

Avec le Kitab al-Nagat, nous tenons a notre disposition un modéle de la littérature des wsil
zaydites dans sa période ancienne. L’édition de ce texte de masa’il (responsa) est précieuse a
bien des égards. Un tel ouvrage illustre l'importance de ce courant théologique et justifie
Pintérét porté a 1’étude de la doctrine zaydite. L’éditeur, W. Madelung, avait, en 1965, publié
un ouvrage sur ’histoire doctrinale de cette école : Der Imam al-Qdsim ibn Ibrahim und die
Glaubenslehre der Zaiditen, Berlin, 1965,

A la suite de nombreuses et fructueuses études tournant, pour la plupart, autour du dévelop-
pement des différentes sectes religieuses et doctrines théologiques dans les premiers siécles de
I'Islam (), W.M. nous livre un texte d’usiil zaydites dont I’auteur n’est autre qu’un descendant
de I'imam al-Qasim (169/785 - 246/860). Ce dernier a été en effet le chef d’une lignée de “Alides
qui aboutit & Ahmad b. Yahya (m. 322/934) dont le pére, le hasanide Yahya b. al-Husayn
al-Hadi ila I-Haqq, fut le fondateur de I'imamat zaydite au Yémen. AIl-Hadi est lui aussi
l’auteur de divers ouvrages de figh et d’usil.

Au début de son introduction, W.M. replace ’ouvrage dans ’ensemble des écrits qui traitent
de la question dominante en Islam, celle de la prédestination, et qui a pour corollaire le pro-
bléme du libre arbitre humain. Ces disputationes ont alimenté les ouvrages de kalam les plus
anciens. Un grand nombre de controverses anciennes sur ce théme ont été conservées. L’éditeur
signale celles qui ont fait I’objet d’une étude (édition et traduction) voir p. 3 et 4 de l’intro-
duction, entre autres celles de J. van Ess.

L’objet du Kitab al-Nagdt est de réfuter, point par point, les théses des partisans de la pré-
destination défendues dans un ouvrage qui a pour auteur un certain ‘Abd Alldh b. Yazid

) Cf. le compte rendu de D. Gimaret dans Bulletin Critique n° 3 (1986), p. 47.

BCAI 5 (1988) A. al-Nasir li-din Allah: Kitab al-Nagat, éd. W. Madelung, recensé par M, Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51

al-Bagdadi (1). W.M. se donne donc pour tiche de résumer I’ouvrage anti-qadarite de “Abd
Allah b. Yazid;(p. 3-12) aprés en avoir identifié I’auteur. En effet, I’ethnique de Bagdadi accolé
au nom de “Abd Alldh b. Yazid par le copiste n’est pas confirmé par les sources. Ibn al-Nadim
(Fihrist, éd. Tagaddud, 233) atteste dans la classe des barigites un ‘Abd Allah b. Yazid
al-lbadi. W.M. fournit nombre de références & cet auteur gabrite (p. 5) qui permettent de dis-
siper tout doute au sujet de son identité. Trois pages sont ensuite consacrées i 1’auteur du
Kiigb al-Nagar. Enfin, W.M. passe a I’analyse du texte manuscrit, qui n’est pas sans présenter
quelques difficultés que 1’éditeur résout d’une maniére tout a fait convaincante.

L’edition est établie a partir de deux manuscrits conservés ’un a la Bibliothéque Nationale
de Munich, 'autre a la Mutawakkiliyya de Sana’ (p. 16). L’examen de ces textes, dont aucun
ne fait ’objet d’une mention dans le G.4.S. de F. Sezgin, ni ailleurs, permet & W. M. de situer
la rédaction de ’ouvrage entre 307/913 et 315/927. En outre, I’étude comparative des deux
manuscrits (variantes dans les divisions, lacunes, insertion de passages suspects) améne W.M.
a s’interroger sur I’identité du copiste du manuscrit de Munich.

En historien avisé de I’histoire de la pensée islamique, W.M. aboutit 4 la conclusion que
I’exemplaire de Munich a pour rédacteur un adepte de la secte des Mutarrifiyya a laquelle
le savant allemand a consacré un article il y a trois lustres. Cette secte zaydite fleurit au Yémen
entre le V¢/XI°® et le VII*/XIII® s. La démonstration de W.M. est & base d’argumentation
historique et doctrinale (p. 17-18).

Cette introduction, qui apporte d’intéressantes mises au point, nous prépare au texte du
Kitab al-Nagar, que W.M. a fait précéder de deux notices biographiques (p. 1 & 13 du texte
arabe). La premiére est tirée du Kitab al-ifada fi ta’rih al-a’imma al-sGda par al-Sayyid Abii
Talib al-Natiq bi l-haqq (m. 340/951 - 424/1033), biographe zaydite né environ trois lustres
aprés la mort de Ahmad ibn Yahyd. La seconde est extraite du Kitab al-hada’iq al-wardiyya
de Humayd b. Ahmad al-Muhalli (m. 652/1254).

Vient ensuite le texte proprement dit, qui se divise en deux grandes parties (p. 15 & 150 et
p. 150 a 338). L’ordre adopté est celui des questions que pose 1’ouvrage de ’adversaire — non
pas fictif comme il arrive souvent dans ce genre de traité, mais un auteur diment identifié.
Le titre du livre est, a cet égard, significatif. L’auteur entend montrer comment se sauver de
I’erreur, personnifiée ici par le gabrite “Abd Allah b. Yazid.

La premiére question débattue est la question cruciale de la maniére dont doit étre entendue
la toute-puissance divine. La volonté infinic de Dieu englobe-t-elle sa connaissance éternelle?
Les objets de cette connaissance sont-ils des réalités soumises & une prédétermination absolue?
Telle serait I’opinion de I’adversaire gabrite. Ou bien faut-il distinguer volonté divine, science
divine et objets de cette science (ma‘limdt)? Ce qui est, on s’en doute, I’opinion du « qadarite »,
I’auteur du Kitdb al-Nagat. Cette opinion s’appuie sur la distinction entre attributs de 1’étre
et attributs de ’acte (p. 20, 17-18) dont on sait que c’est la maniére, pour les gens du kalam,
de sauvegarder la puissance d’agir de I’homme (istit@’a). Du moment que l’altérité n’est pas
affirmée de 1’essence divine et qu’elle n’est dite que s’agissant des choses créées par Dieu, mais

) L’ouvrage a d’ailleurs pour titre, en alle- an-Nasir wider die Ibaditische Préidestinations-
mand : Streitschrift des Zaiditenimams Ahmad lehres.

BCAI 5 (1988) A. al-Nasir li-din Allah: Kitab al-Nagat, éd. W. Madelung, recensé par M. Bernand _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

extérieures 4 Lui, on échappe a4 ’associationnisme ($irk) que l’adversaire prétend imputer a
Ahmad b. Yahya et ses adeptes.

En p. 112, Ahmad b. Yahya affirme le principe de I'exégése coranique (fa’wil), question qu’il
développe des pages 139 a 144 et sur laquelle il reviendra souvent. La raison en est claire.
L’auteur du Kitab al-Nagat recourt d’une maniére insistante & l’argument scripturaire par
excellence : le Coran. A cet égard, il n’est pas en reste avec son adversaire. 1l lui faudra donc
établir une méthode exégétique qui lui permette d’extraire du texte coranique son sens véritable,
qu’il pourra opposer au sens apparent que lui attribue “Abd Allah b. Yazid dans son argumen-
tation anti-qadarite. Ce n’est donc pas innocemment que ’auteur du Kita@b al-Nagat définit
la maniére dont doit s’exercer ’exégése coranique. Nous devons comprendre la parole de Dieu
en nous référant au contexte dans lequel elle est révélée. On peut voir dans ce passage (p. 139-
141) une esquisse de la méthode exégétique rationalisante des mu'tazilites, laquelle préconise
la prise en considération du contexte par ’analyse comparée des différents versets qui traitent
de la méme question. L’essentiel de ’argument de défense d’Ahmad b. Yahya est le suivant :
tout D’artifice de I’adversaire consiste a s’appuyer sur des versets ambigus (mutasabihat) dont
il ne saisit pas le sens, s’attachant aveuglément & la doctrine de ses ainés qui 1’ont fourvoyé,
par suite d’une fausse compréhension du Livre, fruit de leur ignorance de la langue arabe
coranique. Les gabrites ont ainsi ignoré D'exégése héritée des ahl bayt al-nubuwwa (al-ta’wil
al-mawriit “an ahl . ..). Ainsi donc ’auteur « qadarite » n’hésite pas a faire remonter la méthode
du ta’wil interprétatif aux ancétres ‘alides. Et pourtant on connait le traité anti-qadarite de
Muhammad b. al-Hanafiyya, un petit-fils de “Ali, édité, traduit et commenté par J. van Ess
(et que signale W.M. dans son Introduction). Cette maniére de concevoir le ta’wil sera évoquée,
a tout propos, dans la seconde partie (p. 163; 184 etc.) et fera 1’objet de la conclusion de
I’ouvrage.

Cette seconde partie traite de toutes les questions qui se rattachent aux cinq principes
mu‘tazilites. Tl est donc tout d’abord question de I'unicité et de la justice divines qui sont
dépendantes 1’une de ’autre. A plusieurs reprises, ’auteur nous rappelle, en effet, que croire
a unicité divine implique que ’on croie a la justice de Dieu (143, 10; 167, 1 s.; 223, 15 s.).
C’est ce que nous enseigne une analyse bien menée du Coran. La question de la nature du bien
et du mal est développée dans une optique & I’évidence mu'tazilite (p. 164). Le bien est bon
par lui-méme, ainsi en est-il du mal. Il n’y a pas dans le bien un principe du mal, ni dans le
mal un principe du bien, ce qui autoriserait alors & penser, comme le font les Zabrites, que
bien et mal résultent d’un décret divin. Le Coran nous enseigne qu’il faut distinguer entre
ommnipotence divine et autoritarisme voire caprice divin. La notion de kasb déja critiquée dans
la premiére partie (p. 143) est ici & nouveau discutée (p. 273 s.), ainsi que la question du taklif
ma la yutaq (p. 277; 317 s.).

Aprés les problémes de déontologie concernant la subsistance (rizg, p. 228), le statut des
enfants (p. 234), auteur revient (p. 241) a la question de la foi et de la mécréance déja abordée
plus haut (p. 82). Est-ce Dieu qui les crée, comme 1’affirment les gabrites? Ou sont-elles le fait
de ’homme? La discussion de ce probléme, corollaire de celui de la toute-puissance divine,
se poursuit jusqu’a la fin de ouvrage et, a ce propos, ’auteur revient a la question de istita’a
ou pouvoir d’agir de I’homme, ¢lle aussi examinée plus haut (p. 74). Selon 1’adversaire gabrite,

BCAI 5 (1988) A. al-Nasir li-din Allah: Kitab al-Nagat, éd. W. Madelung, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 53

elle est concomitante a I’acte, ce qui, de 1’avis de 'auteur du Kitdb al-Nagat, est une profonde
erreur, — erreur dénoncée aussi par les mu'tazilites (p. 300 s.).

En conclusion, Ahmad b. Yahya déclare que ceux qui sont « bien enracinés dans la science »
(voir Coran 111, 7) sont les gens de la révélation et de sa connaissance interprétative (ahl al-tanzil
wa I-ta’wil). La véritable science est le fruit de la connaissance du Coran bien compris.

Une analyse de ce texte selon la méthode utilisée par J. van Ess dans son étude de deux
traités anti-qadarites — si, toutefois, elle est possible tant est dense le traité — serait fort inté-
ressante. Elle mettrait en lumiére 1’évolution du style du kald@m entre le 1°7 et le 4° siécle de
I’Hégire. Le traité d’Ahmad b. Yahya est écrit dans une prose redondante dont le but est de
persuader linterlocuteur selon un procédé plus souvent rhétorique que démonstratif. Il n’en
demeure pas moins que le constant recours aux preuves coraniques et i ’exhortation oratoire
sous-tend une utilisation permanente des procédés logiques de I’ilzam et de I'ingita. On sait
que ces procédés, propres au gadal et a la mundzara, étaient en honneur i ’époque d’Ahmad
b. Yahya et qu’ils connurent leurs théoriciens, tels Mutahhar al-Maqdisi (m. 355/956) (Bad’
I, 18 s.). C’est dire Dintérét d’une telle édition. Elle fournit un modéle de style « kalamique »
au sens original du terme. Sa longueur et sa densité n’ont pas contribué a faciliter la tiche de
Iéditeur. De ces difficultés W.M. s’est joué avec ’autorité et la probité intellectuelles qu’on
lui connait. L’inspiration, a I’évidence mu‘tazilite de 1’ouvrage, vient confirmer d’une maniére
assez convaincante I’hypothése que W.M. émettait, il n’y a guére, et qu’a relevée D. Gimaret :
« 1l y aurait, selon lui, » [W.M.], dit ce dernier, « une relation possible entre le fait de I’occul-
tation du dernier imdm et ’adoption par les imamites de la théologic mu‘tazilite; cette certitude
qu’ils attendaient auparavant des imams infaillibles, ils I’espérent désormais de la raison.»
L’époque a laquelle vécut Ahmad b. Yahya est en gros celle de la grande occultation. Or,
entre le traité anti-qadarite de Muhammad b. al-Hanafiyya, signalé plus haut, et le Kitab
al-Nagat il y a un virement de cap significatif en faveur de la thése de W.M.

On signalera quelques rares inadvertances imputables, sans doute, a des erreurs typographiques
non apergues. Ainsi : v

p. 20, 1. 3 et p. 22, 1. 3 ne faut-il pas lire s 4|72
p. 22, 1. 15, lire f&j; celad au licu de “AJSJ I‘JJ.

Peccadilles au regard d’un travail pour ’accomplissement duquel il a fallu une patience et
une malirise de ce genre de textes dont nul lecteur intéressé par le kalam ne pourra ignorer
la portée.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Abu Bakr IBN FURAK, Mugarrad magalat al-As‘ari. Beyrouth, Dar cl-Machreq, 1987.
17 X 24 cm., 20 + 386 p.

Dans cet ouvrage, on a sous la main un texte trés important, contenant une systématisation
de la doctrine d’al-Af°ari, et édité pour la premiére fois sur la base d’un manuscrit ancien

4 A

BCAI 5 (1988) A. al-Nasir li-din Allah: Kitab al-Nagat, éd. W. Madelung, recensé par M. Bernand _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



