1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45

et la Sunna; d’autre part, le commentaire résolument « actuel » que prétend en faire [’auteur,
a grand renfort de références historiques, archéologiques, philosophiques, etc.

Au niveau de la pratique islamique, la « modernité » de ’ouvrage tient probablement i la
largeur d’esprit dont Si Hamza entend faire preuve en la matiére. Contre les « bigots formalistes »
(248), les « rigoristes ignorants » (290) qui voudraient réduire cette pratique & « une casuistique
pointilleuse et déroutante ou a un réglement ¢ militaire > » (262), il approuve la simplification
des rites (314), tout ce qui peut contribuer a « faciliter le culte » (248), conformément au hadit
qui dit : yassiri wa la tu'assiri (262). En ce domaine, estime-t-il, « I’intention a le pas sur
’action », «le fond prime la forme » (262), les rites n’ont de valeur que par le sens qu’on leur
donne (308-309). De la part d’un malikite, ce rejet d’un légalisme étroit est assurément digne
de remarque. Qu’on ne s’en exagére pas la portée cependant : qu’il s’agisse des modalités de
la priére canonique, des ablutions qui la précédent, des rites funéraires, etc., tout ce qui doit
étre fait en chaque circonstance est bien indiqué, avec la plus extréme minutie. Par ailleurs, et
bien que considérant comme pareillement orthodoxes les quatre écoles juridiques sunnites,
Si Hamza ne peut s’empécher de recommander ou de suggérer, sur maints points de détail,
I’adoption du rite malikite (262, 264, 267, 283, 284, etc.).

Mais c’est un fait que, pour le cheikh B., I’Islam ne se réduit pas & des rites : foi et pratique
n’ont de sens qu’«intériorisées » (407). On ne s’étonnera donc pas qu’il traite longuement,
dans son dernier chapitre, du soufisme, dont il s’attache 4 montrer le caractére fondamentale-
ment positif, tout en en rejetant les formes extravagantes (Ibn “Arabi notamment, ot il voit « un
cas d’hérésie manifeste, [...] de démence caractérisée », 424). Pour lui, il ne saurait s’agir,
bien entendu, que d’un « soufisme bien compris » (437), « conforme au Coran et 4 la Sunna »
(462), celui représenté, entre autres, par Gunayd, Gazali, “Abd al-Qadir al-Gilani. La encore,
en dépit d’un sain éclectisme, Si Hamza ne peut s’empécher de manifester une nette prédilection
pour le Sayh de sa propre confrérie — celle, du moins, dans laquelle il dit &tre né (465) —,
Abi I-Hasan al-Sadili (qu’il faudrait lire, selon lui : Saduli). Le lecteur intéressé trouvera ici,
sur une quinzaine de pages (455-471), outre une biographie de « lillustre Maitre », le texte
intégral de deux de ses oraisons, ainsi que le détail du rituel du dikr 3adilite.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Robert CAsPARr, p.b., Traité de théologie musulmane, t. 1, Histoire de la pensée religieuse
musulmane. Rome, Pontificio Istituto di Studi Arabi e d’Islamistica, 1987. 17 x
24 cm., x11-496 p.

Aprés un point de vue musulman, voici, sur la théologie islamique, un point de vue trés
officiellement chrétien, puisqu’il émane d’un des protagonistes de ce qu’il est convenu d’appeler
le « dialogue islamo-chrétien », expert, a ce titre, au Concile Vatican 11, et membre de I'Institut
Pontifical d’Etudes arabes et islamologiques. On trouve du reste, chez le P. Caspar, un méme
emploi trés extensif, et 4 mon avis abusif, de I’expression « théologie musulmane », puisqu’il

BCAI 5 (1988) R. Caspar: Traité de théologie musulmane, t. |, Histoire de la pensée religieuse musulmane, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

entend par 13, en réalité, I’ensemble de la « pensée religieuse de I’Islam », en y incluant non
seulement le kalam classique, mais aussi le figh, la falsafa, le soufisme (1v), ainsi que les théories
politiques et socio-économiques (2 en juger du moins par le ch. X). Ce premier volume a
I’ambition (faudrait-il dire : la prétention?) de présenter I’histoire de cette pensée depuis les
origines (Muhammad et le Coran) jusqu’a nos jours, et du Maroc & I'Inde (comprise), un
second volume, & paraitre, se réservant de traiter, de maniére synthétique, des « grands dogmes
de I'Islam » (vu). Disons tout de suite que cette ambition, hélas, est loin d’avoir ét¢ réalisée
(ce dont I’auteur parait en grande partie conscient, cf. viI).

Ce qui, d’abord, saute aux yeux est le considérable déséquilibre (que signale l'auteur lui-
méme) entre la partie (ch. VII & IX) consacrée a la période classique et post-classique (du 7°
au 18° s.) et celle (ch. X) consacrée a la période contemporaine (19°-20° s.) : d’un c6té, douze
siécles traités en 140 pages, de 1’autre, deux siccles traités en 190 pages! Et encore R.C. reconnait-
il que, dans cet énorme ch. X, il n’a rien dit ni de I’indonésie, ni du chiisme iranien (319).
C’est dire le volume qu’auraient mérité d’occuper les chapitres antérieurs, s’ils avaient été
proportionnés a leur objet. Au moins pourrait-on espérer que, sous une forme beaucoup plus
abrégée, les chapitres en question offrent un panorama relativement aussi complet que le cha-
pitre X quant aux diverses formes de la « pensée religieuse musulmane ». Mais tel n’est pas le
cas : pour toute la période classique et post-classique (N.B. : ces termes sont de moi), il n’est
pratiquement question que de théologie au sens restreint de I’expression ‘ilm al-kalam, ni la
philosophie, ni la mystique ne sont prises en compte; le figh ne fait I’objet que d’un apergu
extrémement succinct (et fort discutable) sur les diverses écoles juridiques (124-125). Le lecteur
prend conscience de ces lacunes précisément au cours du ch. X, quand il est tout a coup
supposé connaitre des choses qui, en réalité, ne lui ont jamais été dites. En voici deux exemples.
R.C. parle en détail, au ch. X, des théories politiques : probléme du califat, de 1’Etat musulman.
Par deux fois, & propos de Sah Wali Allah (298) et de Mawdudi (301), il fait référence au célebre
traité de Mawardi, pour dire que les deux penseurs indiens s’en sont trés étroitement inspirés.
Or le lecteur cherchera vainement dans les chapitres précédents qui pouvait bien étre Mawardi
et ce qu’il a pu dire. Bien mieux : p. 170, n. 24, & propos de la thése mu‘tazilite d’al-amr
bi-l-ma'raf, R.C. déclare qu’il a délibérément exclu de parler dans son Traité du probléme
théologique de I’imdma, pour la raison qu’il s’agirait d’un probléme « plus politique que reli-
gieux »! Mais alors pourquoi, au ch. X, les théories politiques ne sont-elles plus, cette fois,
hors du sujet? Et qui donc oserait soutenir qu’il n’y a aucun rapport entre les discussions
anciennes sur ’imamat et, entre autres, les théses actuelles des Fréres musulmans ou 1’actuel
régime iranien? Mon second exemple est celui d’Ibn “Arabi. Ce sont, la encore, deux penseurs
indiens, Ahmad Sirhindi et Muhammad Igbal, dont la doctrine est définie par rapport a Ibn
Arabi et sa thése de la wahdat al-wugid (296, 314, 390). Et déja auparavant Ibn Taymiyya est
dit avoir combattu ladite thése (219). Or c’est tout aussi vainement qu’on cherchera plus haut
la moindre notice sur l’illustre soufi andalou.

La raison de ces disparités et de ces lacunes est visiblement & chercher, de I’aveu méme de
Pauteur (vir), dans la fagon dont le présent Traité a été composé. Il s’agit en effet d’une troi-
siéme édition, chaque fois revue et augmentée, d’un cours de théologie musulmane, d’abord
polycopié et de faible volume, dont la toute premiére rédaction date de 1958 ! On comprendra

BCAI 5 (1988) R. Caspar: Traité de théologie musulmane, t. |, Histoire de la pensée religieuse musulmane, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

volontiers que ces remaniements successifs d’une synthése & I’origine fort bréve (150 pages),
et probablement plus équilibrée, aient pu étre opérés de mani¢re inégale. R.C. dit avoir passé
quatre ans 2 la rédaction de cette troisiéme édition, dont deux pour le ch. X. N’aurait-il pas
dii en réalité, et en bonne logique, en consacrer au moins dix aux chapitres précédents?

Car ce Traité (ou du moins son t. I) a un autre défaut. Non seulement il est incomplet et
déséquilibré, il est aussi de valeur trés inégale. Pour dire les choses le plus simplement du monde,
le P. Caspar parle bien, et méme trés bien, de ce qu’il connait bien, ou de ce qu’il a sérieusement
appris & connaitre; il y aussi, hélas, beaucoup de choses qu’il connait mal, et qu’il expose,
par conséquent, fort mal. Il faut certes reconnaitre que, sur tous les points qu’il traite, il brasse
une documentation énorme, véritablement colossale, et j’avoue étre loin, en ce qui me concerne,
d’une telle somme de lectures. Mais dans un cas cette documentation est parfaitement assimilée
et exploitée, dans 'autre elle ’est mal.

Parmi les bons chapitres, je crois devoir compter tous ceux concernant « Muhammad et
le Coran » (ch. I & V). Autant que j’en puisse juger, il me semble qu’il y a 14 une trés pertinente
récapitulation des différentes étapes de la vie du Prophéte et de sa prédication. A quoi il faut
ajouter le trés intéressant ch. VI — qui, certes, comme le dit I’auteur, serait mieux 2 sa place
dans le t. IT — ol le P. Caspar examine la question du prophétisme de Muhammad au regard
des chrétiens; question brfilante, on le sait, dont les musulmans font (3 juste titre, me
semble-t-i1?) un préalable au dialogue des deux religions. Le lecteur trouvera ici, sous la plume
la plus autorisée en la matiére, la meilleure des mises au point. Trés bon également — autant
que j’en puisse juger, 13 encore — me parait étre le copieux ch. X sur « La renaissance et
PIslam contemporain (XIXe-XX* siécles) ». Aprés ’inévitable exposé (mais trés complet) de
la vie et des théses des trois grands réformistes : Afgani, M. ‘Abduh, R. Rida, R.C. a 25 pages
extrémement substantielles (sans compter les notes) sur les divers courants de la pensée islamique
en Inde, ol il met en ceuvre, 13 comme ailleurs, une bibliographie impressionnante. Suit enfin
une longue analyse de I'Tslam immédiatement contemporain, congue pour l’essentiel comme
I’exposé des diverses réponses données aujourd’hui en Islam & un certain nombre de problémes
fondamentaux : Ftat et religion, le droit islamique et les droits de I’homme, les problémes
sociaux, le Coran et ’exégése, la foi et la raison critique. Tout cela, je le répéte, est de la meil-
leure qualité, et, s’il faut le préciser, parfaitement honnéte. De la part de ce chrétien, habitué
au dialogue avec I’Islam, aucune tentative de « récupération » comme on en a tant vu, mais
respect et lucidité.

Restent les chapitres VII 4 IX sur la période classique et post-classique (VII, « Les premiéres
€coles »; VIII, « Le mo‘tazilisme »; IX, « A§"arisme, maturidisme et hanbalisme »), que je trouve,
au contraire, franchement médiocres, au point qu’on se demande si c’est bien au méme auteur
qu’on les doit! Outre les lacunes signalées plus haut — et on pourrait citer en bien d’autres,
s’agissant du seul ‘ilm al-kalam —, que d’approximations, que d’assertions hasardeuses, voire
carrément fausses! Et pourtant la bibliographie est ici toujours aussi copieuse et trés & jour;
mais elle est beaucoup moins bien digérée. LA encore, on en présume aisément la raison.
Parti sans doute — il y a trente ans! — de schémas trés traditionnels, tirés de Macdonald,
Gardet, ou autres, R.C. s’est bien apercu qu’au fur et 3 mesure des années, quantité d’études
nouvelles sont apparues, qui ne cessaient de remettre en cause les schémas anciens, et qu’en

BCAI 5 (1988) R. Caspar: Traité de théologie musulmane, t. |, Histoire de la pensée religieuse musulmane, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

conséquence son texte initial devait étre trés sérieusement remanié. Mais ici la matiére était
trop abondante (et aussi je ne suis pas siir qu’il y accorde autant d’intérét ...). R.C. avoue
en avoir « tenu compte en partie seulement, souvent sous forme d’adjonctions a 1’édition de
1974 » (vm). D’ou, en effet, un trés net sentiment de « rapetassage » et de compilation hétive,
qui se voient méme matériellement, comme par exemple p. 137-139 cette longue note 11 typo-
graphiquement tout a fait confuse, ou bien p. 452-455 cette notice démesurée (3 pages!) sur
Ibn al-Réwandi, personnage tout de méme trés secondaire, alors qu’un auteur capital comme
Abii “Ali al-Gubba’i a droit en tout et pour tout i six lignes (150)! Ah certes, comme le dit
R.C,, c’est bien & une « refonte compléte » qu’il aurait fallu ici procéder (vir)! Pourquoi ne
I’avoir pas fait? Comment peut-on publier un travail, sachant qu’il n’est pas au point?

De ce «rapetassage » résultent aussi certaines incohérences. Ainsi R.C. reproduit d’abord
le «cliché » (ou du moins en donne trés nettement I’impression) selon lequel le mu‘tazilisme
aurait pratiquement pris fin avec Mutawakkil, qui lui aurait fait subir « son Waterloo », son
« cadre historique » étant le premier siécle abbasside (145-147). Mais plus loin, il signale que,
bien que « condamnés », les mu‘tazilites « survécurent encore longtemps » (158), plus loin encore,
que leur mouvement est «resté trés vivant et localement prédominant pendant des siécles »
(183 et 173). Un autre «cliché » est le lien systématique entre a¥‘arisme et $afi'isme, affirmé
d’abord p. 125 et face 145, démenti ensuite p. 184 et 208. Un troisiéme est celui selon lequel,
par son Tahdfut, Gazili aurait « porté un coup mortel & la falsafa » (200); or plus haut (164,
n. 7), R.C. renvoie son lecteur (mais 1’a-t-il lue lui-méme ?) & 1’ Histoire de la philosophie islamique
de Corbin, qui s’évertue 3 démontrer le contraire!

Je ne puis faire ici le compte exhaustif de tout ce que ces pages contiennent d’inexact ou de
contestable. En voici quelques exemples. La bréve présentation qui est faite du chiisme p. 127
est tout a fait erronée : ce qui est censé concerner les chiites dans leur ensemble dans le premier
paragraphe (croyance a I'imam caché, « dolorisme », célébration des ta’ziye ne vaut en réalité
que pour les duodécimains, non pour les zaydites, ni pour les ismaéliens; ce que Pareja appelle
a tort gayba dans le tableau qui fait face n’est en fait, chez les ismaéliens, qu’une période de
clandestinité (satr) qui prend fin avec “Ubayd Allah al-Mahdi. Tout aussi erronée est la fagon
dont R.C. prétend résumer la thése mu‘tazilite du tawhid (152-153). De tous les mu‘tazilites
(et ceci est bien connu!), seul Abii 1-Hudayl a soutenu la thése d’attributs éternels (Science,
Puissance, Vie, etc.) identiques & 1’essence divine. Pour les autres, Dieu est savant, puissant,
etc., par Son essence, ce qui n’est pas la méme chose. D’autre part, aucun mu‘tazilite (3 moins
de compter comme tels Naggar et Burgiit?) n’a jamais soutenu 1’idée que Dieu « veut» et
« parle » par Son essence; ni celle d’une Parole divine éternelle, qui ne serait créée que dans
sa manifestation externe (?! Ici, on pense & A¥ari, cf. plus bas). Ce qui est dit de la théorie
gubba’ite de 1’acte humain me laisse pareillement pantois (I’homme « formateur» de son
acte?), d’autant plus que l’auteur renvoie sur ce point & mes propres travaux! R.C. n’a
méme pas pris garde qu’il se contredit, disant ici (154) que, pour les Gubba’i, I’homme est
muhdit, et 1a (167, n. 13) qu’au contraire ils réservent & Dieu seul ce qualificatif. P. 179, la
formule la “aynuhu wa 1@ ¢ayruhu n’est pas une formule hanbalite; elle a été énoncée pour la
premiére fois par le théologien zaydite Sulayman b. Garir, reprise ensuite par Ibn Kulldb.
P. 187, il n’est pas vrai qu’« aucun des textes de Bagqillani qui nous sont connus » ne parle de

BCAI 5 (1988) R. Caspar: Traité de théologie musulmane, t. |, Histoire de la pensée religieuse musulmane, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

Iatomisme : voir Tamhid, éd. McCarthy, § 27 et 332. Et ol R.C. a-t-il vu que, pour les tenants
de la théorie atomistique, le temps et ’espace sont des accidents? (!!)

P. 229, n. 20 : la thése d’une Parole éternelle distincte de son expression créée (fondée sur
une conception de la parole comme ma'nd ga’im bi-l-nafs) n’est pas une invention de Guwayni.
On la trouve déja chez Bagillani (Tamhid § 423), et c’était bel et bien la thése d’A¥‘ari, comme
le dit Sahrastani (Milal, éd. Badran, 154, 1-8), et comme le confirme maintenant le Mugarrad
d’Ibn Firak (Y, of. mon édition 59, 11-13; 68, 6-7; 192, 4-8; etc. Le fait que telle thése d’A&-ari
ne figure pas expressément dans les trés rares textes que nous connaissons de lui ne peut pas
étre considéré comme la preuve qu’il ne I’a pas soutenue (la méme remarque vaut pour Bagillini,
cf. 235, n. 58).

P. 185-188, c’est Ibn Haldin qui a raison, Guwayni est bien a ranger, dans 1’a§‘arisme, parmi
les « anciens » et non parmi les « modernes ». Ce qui distingue ces derniers de leurs prédéces-
seurs, c’est, comme le dit Ibn Haldan, ’adoption de la logique avicennienne, c’est-a-dire
aristotélicienne; or ceci commence incontestablement avec Gazali (cf. par exemple le début
du Mustasf@). Guwayni, lui, reste fidéle aux bonnes vieilles méthodes d’al-sabr wa I-tagsim et
autres. Par ailleurs, ses références permanentes sont Bagqillini, Abii Ishaq al-Isfara’ini, Ibn
Furak (qui, pour moi, sont déja de « grands as"arites »). Sa démonstration de D’existence de
Dieu fondée sur I’adventicité des corps, elle-méme démontrée par ’adventicité des accidents,
cst la démonstration traditionnelle remontant & Abu I-Hudayl. Sa distinction entre une Parole
eternelle et son expression créée lui vient d’Af‘ari, comme dit plus haut. L’interprétation
métaphorique des versets anthropomorphiques est déja admise avant lui par Abi Ishaq
al-Isfar@’ini, puis Bagdadi (cf., de ce dernier, Usi/ 110, 3-12; 111, 10-15; 113, 7 s.).

Encore une remarque (il y en aurait tant & faire!). Dans un louable souci de pédagogie,
R.C. tient absolument a schématiser, simplifier. D’oll en particulier ces « tableaux» qu’i’
sc plait & établir, comme celui face p. 145 ol les quatre écoles juridiques sunnites sont censées
correspondre tant bien que mal aux quatre usit/ al-figh, et 4 quatre écoles théologiques (pourquoi
pas aussi les quatre éléments?). En vérité, ces prétendues correspondances sont extrémement
discutables (quel rapport y a-t-il, par exemple, entre le malikisme et le « jabarisme » ?). Le comble
est atteint quand, aux options doctrinales, R.C. veut faire correspondre en outre les origines
ethniques, comme c’est le cas p. 455-456 : « tous les mo‘tazilites sont de race iranienne »
(! méme si la plupart sont des mawali, tout mawld n’est pas nécessairement iranien), « les
Persans sont hanéfites » (mais les trois « grands a¥‘arites », Guwayni, Gazali, Razi, tous trois
Safi‘ites, n’étaient-ils pas de purs « Persans », cf. p. 1887). Il est vrai que les connaissances de
R.C. relatives a I’Iran paraissent plutdt floues, lui qui s’obstine a faire de Rayy « une des capi-
tales du Khorasan » (158 et 189)!

Je regrette d’avoir a formuler des critiques aussi dures & propos d’un ouvrage qui représente
une telle somme de travail, qui, par certains c6tés, suscite mon admiration, et que j’aurais
souhaité recommander sans réserves 4 mes étudiants. Je ne comprends pas que le P. Caspar,
qui se montre, & bon droit, si prudent, si conscient du «risque de déformer et simplifier »
quand il s’agit de la période contemporaine (323), n’ait pas fait preuve de la méme

W) Cf. infra p. 53.

BCAI 5 (1988) R. Caspar: Traité de théologie musulmane, t. |, Histoire de la pensée religieuse musulmane, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

circonspection s’agissant des périodes antérieures, qu’il se contente de répéter, par exemple,
aprés McCarthy, que «la doctrine de Bagillani n’a rien d’original » (186). Qu’en sait-il?
Qu’en savons-nous? Qui a jusqu’a maintenant pris la peine d’étudier dans son détail ne
serait-ce que le Tawhid?

En vérité, nous avons la une belle illustration du vieil adage : « Qui trop embrasse mal
étreint ». Prétendre couvrir & soi seul toute I’histoire de la pensée religicuse en Islam est devenu
aujourd’hui une ambition démesurée; ce ne peut plus étre qu’une entreprise collective, faisant
appel & maintes compétences particuliéres, et supposant en outre quantité d’investigations
qui restent a faire. Le P. Caspar avoue p. 459 avoir fait relire au P. Troll — éminent spécialiste
de I'Islam indien — ses pages sur I'Inde. Quelle excellente idée! Que n’en a-t-il fait autant,
auprés d’autres spécialistes, pour les chapitres VII a 1X?

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

AHMAD AL-NASIR li-din Allah, Kitab al-Nagat. Edition avec introduction par W. Madelung.
Wiesbaden, 1985. 18 x 25 cm., 18 + 352 p.

Avec le Kitab al-Nagat, nous tenons a notre disposition un modéle de la littérature des wsil
zaydites dans sa période ancienne. L’édition de ce texte de masa’il (responsa) est précieuse a
bien des égards. Un tel ouvrage illustre l'importance de ce courant théologique et justifie
Pintérét porté a 1’étude de la doctrine zaydite. L’éditeur, W. Madelung, avait, en 1965, publié
un ouvrage sur ’histoire doctrinale de cette école : Der Imam al-Qdsim ibn Ibrahim und die
Glaubenslehre der Zaiditen, Berlin, 1965,

A la suite de nombreuses et fructueuses études tournant, pour la plupart, autour du dévelop-
pement des différentes sectes religieuses et doctrines théologiques dans les premiers siécles de
I'Islam (), W.M. nous livre un texte d’usiil zaydites dont I’auteur n’est autre qu’un descendant
de I'imam al-Qasim (169/785 - 246/860). Ce dernier a été en effet le chef d’une lignée de “Alides
qui aboutit & Ahmad b. Yahya (m. 322/934) dont le pére, le hasanide Yahya b. al-Husayn
al-Hadi ila I-Haqq, fut le fondateur de I'imamat zaydite au Yémen. AIl-Hadi est lui aussi
l’auteur de divers ouvrages de figh et d’usil.

Au début de son introduction, W.M. replace ’ouvrage dans ’ensemble des écrits qui traitent
de la question dominante en Islam, celle de la prédestination, et qui a pour corollaire le pro-
bléme du libre arbitre humain. Ces disputationes ont alimenté les ouvrages de kalam les plus
anciens. Un grand nombre de controverses anciennes sur ce théme ont été conservées. L’éditeur
signale celles qui ont fait I’objet d’une étude (édition et traduction) voir p. 3 et 4 de l’intro-
duction, entre autres celles de J. van Ess.

L’objet du Kitab al-Nagdt est de réfuter, point par point, les théses des partisans de la pré-
destination défendues dans un ouvrage qui a pour auteur un certain ‘Abd Alldh b. Yazid

) Cf. le compte rendu de D. Gimaret dans Bulletin Critique n° 3 (1986), p. 47.

BCAI 5 (1988) R. Caspar: Traité de théologie musulmane, t. |, Histoire de la pensée religieuse musulmane, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



