1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43

Enfin, et pour conclure, & celui que découragerait 1’étendue du programme qu’assigne 1’auteur
a I’islamologie renouvelée, il faudrait rappeler que le travail, pour imposant qu’en soit I’inven-
taire (p. 178), peut encore se partager et que toutes les entreprises collectives ne sont pas de
la farine du colloque dont ce livre souligne I’échec. Les philosophes se réjouiront de la part
qui leur revient : « dans la perspective d’un renouveau de la pensée islamique, il est nécessaire
de réactiver aujourd’hui une réflexion indépendante, rigoureusement critique, dans la ligne
tracée par les grands philosophes » (p. 109 et 166). Ils se demanderont peut-&tre aussi si M.
Arkoun, se battant en méme temps sur deux fronts pour renvoyer dos a4 dos bigots et positi-
vistes ne conduit pas quelquefois le lecteur a oublier qu’autre chose est de penser, ou de repenser,
ainsi que I’auteur y convie, I’islam, et autre chose de s’en inspirer.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

Cheikh Si Hamza BOUBAKEUR, Traité moderne de théologie islamique. Paris, Maisonneuve
et Larose, 1404/1985. 16 x 24 cm., 488 p.

Sous ce titre quelque peu trompeur, c’est, en réalité, une « somme » de la religion musulmane,
non limitée a ce que les spécialistes entendent habituellement par théologie, qu’a voulu écrire
le cheikh Boubakeur — recteur honoraire de la Mosquée de Paris, et déja, auteur, entre autres,
d’une traduction commentée du Coran (1*¢ éd. Paris, 1972) — & Dl’intention, d’une part, des
«nouveaux musulmans », non arabophones, et, d’autre part, de la «jeunesse musulmane »
(sans doute faut-il comprendre prioritairement par 1 : la « deuxiéme génération » d’immigrés
en France), menacée, selon lui, par le « matérialisme » ambiant. Aux uns et aux autres, Si
Hamza prétend fournir « un condensé objectif sur le dogme, la loi, les rites, et le développement
de la pensée religieuse de I'Islam » (15). Il est donc question ici, certes, des « fondements de
la foi », mais aussi, trés en détail, des « obligations fondamentales » (les « cinq piliers » : §ahdda,
priére, zakat, jeline, pelerinage), de la « morale pratique » (la position de 1’Islam relativement
a la guerre, au statut de la femme, a ’organisation de la société), et aussi des diverses écoles
juridiques, du soufisme, etc.

Lire de bout en bout un ouvrage de ce genre, aussi lourdement et naivement apologétique,
quoi qu’en dise ’auteur (209), ne va pas de soi. Il faut s’entendre dire A satiété que, de toutes
les religions, I’Islam est, & tous points de vue, la meilleure; que « seul, il répond aux exigences
de la raison » (483); qu’« aucune religion connue » n’est aussi favorable 4 la femme (333);
qu’il a toujours condamné I’esclavage (131, n. 17); etc., etc. Cette absolue supériorité de 1’Islam
est affirmée notamment, comme il se doit, vis-a-vis du judaisme et du christianisme dont, avec
une ironie apitoyée, Si Hamza ne se lasse pas de relever les croyances ridicules, les dogmes
absurdes (cf. en particulier les ch. V et VI). Juste revanche, pourra-t-on penser, du mépris dans
lequel Juifs et Chrétiens ont tenu (et tiennent encore, souvent) I’Islam. Mais est-ce donc cela,
une théologie « moderne »? A lire Si Hamza, on se sent ramené — dans un autre contexte —
au temps et au niveau du curé Bournisien et de M. Homais (témoin, entre autres, cette phrase

BCAI 5 (1988) Ch. S.H. Boubakeur: Traité moderne de théologie islamique, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

p. 139 que n’aurait pas désavouée le pharmacien d’Yonville sur «les légendes immorales,
les invraisemblances et les niaiseries de la Bible »).

Pour les « orientalistes » dont je suis (cette « corporation dont I’hostilité habituelle quasi-
générale & I’égard du véritable Islam est connue », 399), le livre du cheikh B. a un intérét a
titre de document, en tant qu’exemple d’une certaine forme d’apologétique islamique actuelle.
Le plus remarquable & cet égard est la présentation qui y est faite du dogme, totalement
différente des traités de kalam classique. On n’y retrouve pas, sauf a I’état d’infimes allusions,
les questions traditionnelles touchant 4 la démonstration de I’existence de Dieu, aux attributs
divins, au statut du Coran (s’il est créé ou non créé), etc. Des 500 pages environ que comporte
ce traité dit de « théologie », le chapitre spécifiquement consacré & Dieu (limité pour I’essentiel
a I’énoncé de Ses 99 noms) n’en occupe que 10! C’est incidemment, et pratiquement sans
commentaire, que sont mentionnés, par exemple, le principe du rejet de tout anthropomor-
phisme (83, 359) ou celui de I'incréation du Coran (97, 359); le probléme de la vision de Dieu
dans l'au-dela est « expédié » en un paragraphe, & la fin d’un sous-chapitre sur Moise (154).
La seule question classique qui fasse ’objet d’un traitement un peu étendu est celle du statut
de I'acte humain (cf. ch. VIIT et XVIII). Aucune référence n’est faite 3 un quelconque traité
de kalam, seuls sont cités (incidemment) des noms de théologiens, notamment A§ari (232, 338,
368, 380, 432).

Pour le cheikh B., Ie credo musulman se définit dans les termes qu’est censé avoir cautionnés
I’ange Gabriel dans un célébre hadit (selon la version de Muslim, iman 1), lui-méme inspiré
de certains versets coraniques (2, 177 et 285; 4, 136), 4 savoir « croire en Dieu, en Ses anges,
en Ses écritures (kutub), en Ses envoyés, au Dernier Jour, a la prédestination (gadar) » (cf. 16,
44, 241). D’ou, aprés le bref chapitre sur Dieu, un chapitre (plus long) sur les anges, mais ol
il est également question des démons, avec d’extraordinaires précisions, en particulier, sur les
noms des démons dans les croyances assyro-babyloniennes, iraniennes, juives, etc. Puis un
chapitre sur les « Ecritures sacrées », essentiellement consacré & une démonstration de la thése
du tahrif (altération de la Tora par les Juifs, de ’Evangile par les Chrétiens). Puis un chapitre
sur les prophétes (le plus long du livre), avec des « biographies succinctes » des plus importants :
Noé, Abraham, Moise, Jésus, puis Muhammad, et ou le cheikh B. traite en détail de questions
aussi décisives que, par exemple, ’origine du nom de Moise (148), le probléme de savoir si
Jésus est né avant ou aprés le mariage de Joseph avec Marie (« I’une des plus grandes diver-
gences entre 1'Islam et le Christianisme », 159), ou celui de savoir si le méme Jésus a eu ou non
pour maitresse la danseuse Salomé (163-164). Le chapitre suivant, sur «le Dernier Jour et la
vie futures », a pour thémes la mort, la résurrection, le péché, le paradis et I’enfer. Vient enfin
un court chapitre sur « le déterminisme et la prédestination », dans lequel le cheikh B. présente
comme étant «la position de I’Islim » une solution de son cru, dont le sens, je ’avoue,
m’échappe : au sein d’un déterminisme universel, « en parfaite harmonie avec les théories
scientifiques les plus modernes » (381), une « conception biologique » de la liberté, comprise
comme résultant d’une libération (?).

Voila, je suppose, ce qui justifie le qualificatif de « moderne » donné a ce Traité : d’une part,
le fait qu’il rompe avec les schémas de la scolastique théologique traditionnelle pour revenir
(pourquoi pas?) a ce qui constitue 1’essentiel de la foi islamique, telle que 1’ont définie le Coran

BCAI 5 (1988) Ch. S.H. Boubakeur: Traité moderne de théologie islamique, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45

et la Sunna; d’autre part, le commentaire résolument « actuel » que prétend en faire [’auteur,
a grand renfort de références historiques, archéologiques, philosophiques, etc.

Au niveau de la pratique islamique, la « modernité » de ’ouvrage tient probablement i la
largeur d’esprit dont Si Hamza entend faire preuve en la matiére. Contre les « bigots formalistes »
(248), les « rigoristes ignorants » (290) qui voudraient réduire cette pratique & « une casuistique
pointilleuse et déroutante ou a un réglement ¢ militaire > » (262), il approuve la simplification
des rites (314), tout ce qui peut contribuer a « faciliter le culte » (248), conformément au hadit
qui dit : yassiri wa la tu'assiri (262). En ce domaine, estime-t-il, « I’intention a le pas sur
’action », «le fond prime la forme » (262), les rites n’ont de valeur que par le sens qu’on leur
donne (308-309). De la part d’un malikite, ce rejet d’un légalisme étroit est assurément digne
de remarque. Qu’on ne s’en exagére pas la portée cependant : qu’il s’agisse des modalités de
la priére canonique, des ablutions qui la précédent, des rites funéraires, etc., tout ce qui doit
étre fait en chaque circonstance est bien indiqué, avec la plus extréme minutie. Par ailleurs, et
bien que considérant comme pareillement orthodoxes les quatre écoles juridiques sunnites,
Si Hamza ne peut s’empécher de recommander ou de suggérer, sur maints points de détail,
I’adoption du rite malikite (262, 264, 267, 283, 284, etc.).

Mais c’est un fait que, pour le cheikh B., I’Islam ne se réduit pas & des rites : foi et pratique
n’ont de sens qu’«intériorisées » (407). On ne s’étonnera donc pas qu’il traite longuement,
dans son dernier chapitre, du soufisme, dont il s’attache 4 montrer le caractére fondamentale-
ment positif, tout en en rejetant les formes extravagantes (Ibn “Arabi notamment, ot il voit « un
cas d’hérésie manifeste, [...] de démence caractérisée », 424). Pour lui, il ne saurait s’agir,
bien entendu, que d’un « soufisme bien compris » (437), « conforme au Coran et 4 la Sunna »
(462), celui représenté, entre autres, par Gunayd, Gazali, “Abd al-Qadir al-Gilani. La encore,
en dépit d’un sain éclectisme, Si Hamza ne peut s’empécher de manifester une nette prédilection
pour le Sayh de sa propre confrérie — celle, du moins, dans laquelle il dit &tre né (465) —,
Abi I-Hasan al-Sadili (qu’il faudrait lire, selon lui : Saduli). Le lecteur intéressé trouvera ici,
sur une quinzaine de pages (455-471), outre une biographie de « lillustre Maitre », le texte
intégral de deux de ses oraisons, ainsi que le détail du rituel du dikr 3adilite.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Robert CAsPARr, p.b., Traité de théologie musulmane, t. 1, Histoire de la pensée religieuse
musulmane. Rome, Pontificio Istituto di Studi Arabi e d’Islamistica, 1987. 17 x
24 cm., x11-496 p.

Aprés un point de vue musulman, voici, sur la théologie islamique, un point de vue trés
officiellement chrétien, puisqu’il émane d’un des protagonistes de ce qu’il est convenu d’appeler
le « dialogue islamo-chrétien », expert, a ce titre, au Concile Vatican 11, et membre de I'Institut
Pontifical d’Etudes arabes et islamologiques. On trouve du reste, chez le P. Caspar, un méme
emploi trés extensif, et 4 mon avis abusif, de I’expression « théologie musulmane », puisqu’il

BCAI 5 (1988) Ch. S.H. Boubakeur: Traité moderne de théologie islamique, recensé par D. Gimaret _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



