1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 39

employées comme attestation des données historiques et comme référence est plutdt arbitraire.
Bref, on ne saurait dire que cet ouvrage apporte une grande contribution aux discussions actuelles
entre arabisants sur le probléme concerné.

Jan PETERS
(Katholieke Universiteit, Nijmegen)

Mohammed ARKOUN, L’Islam, Morale et Politique. Paris, UNESCO - Desclée de Brouwer,
1986. 15 x 23 cm., 239 p.

L’ouvrage est I’expression d’un colloque organisé a Paris du 7 au 10 décembre 1982 sous
I’égide de P'UNESCO, en coopération avec 1’Association pour I’Appel Islamique (Tripoli),
sur le théme : «la Vision morale et politique de I’Islam ». De ce colloque-13, le présent livre
ne recueille pas les « actes », mais une autre formule, plus propre a en rattraper les dérives,
aura retenu les suffrages des éditeurs : 'ouvrage comprend deux parties disproportionnées.
La premiére (p. 7-181) se présente comme « une réflexion synthétique étendue» (préface et
p. 183) de Mohammed Arkoun sur les différentes contributions a ce colloque; la seconde
(p. 185-234) comporte des extraits de ces études, données comme les éléments d’un dialogue
(p. 183) sur I’Islam et I’Etat et mises en perspective selon trois thémes : I’Etat, puis I’individu,
enfin la colonisation et les nationalismes dans la théorie et la société islamiques.

Un bref examen de la seconde partie suffit & se convaincre qu’il n’y a 13, ainsi qu’en convient
M. Arkoun p. 20-21, nul « dialogue » dont une « synthése » serait possible. Sur les 16 parti-
cipants & ce colloque, des contributions desquels des extraits sont donnés ici-méme, 10 peuvent
€tre regroupés du c6té musulman, les 6 autres figurant celui des « orientalistes », quelquefois
musulmans eux-mémes. Je sais ce que cette comptabilité peut éveiller de prime abord de méfiance,
mais le lecteur trouvera dans les analyses de la premiére partic de 1’ouvrage les concepts qui
lui donneront corps. Prenons le camp musulman — mais il se dit islamique — et que I’on me
permette un amalgame pour présenter cursivement les grandes lignes de ses pieuses conjurations.
Que dit-il?

« La constitution de Médine a érigé pour la premiére fois dans I’histoire (les soulignements
sont de moi-méme; D.M.) des régles humanitaires inconnues dans I'antiquité, [ainsi de]
Pintroduction d’une constitution écrite de I’Etat. Le pouvoir en Islam (...) est un pouvoir
responsable qui reste l'idéal des constitutions dans le monde» (Dawalibi, p. 186-187).
« L’Etat islamique traditionnel fut donc de plein droit multiconfessionnel et pluraliste (.. .)
malgré des restrictions passagéres, surtout vestimentaires (Mhd. Talbi, p. 191). « Contrai-
rement a ce qui se passe dans la société libérale [comme 4] ce qui se passe dans la société
marxiste, [en Islam], I’Etat et la communauté s’identifient, tout comme la communauté
et 'individu » (Mhd. Yasin, p. 211). « La part de la femme dans la succession est plus
importante dans I'Islam que celle de I'homme. (...) Ainsi s’écroule la légende de 1’oppres-
sion de la femme dans I’Islam en matiére de succession, et ce par le langage des chiffres »
(Ben Addoud, p. 213). «L’Islam a une position plus ouverte dans ses horizons et plus

BCAI 5 (1988) M. Arkoun: L'Islam, Morale et Politique, recensé par D. Mallet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

humaine dans sa conception que celle adoptée dans la doctrine politigue européenne (. ..)
L’Islam, loin de repousser la diversité d’opinions et de convictions des hommes, considére
au contraire ce phénoméne comme une nécessité de la nature» (Ibrahim B. Legwel,
p. 224-226). « Aujourd’hui, le probléme se pose dans des termes analogues & ceux qui furent
posés aux successeurs immédiats du prophéte : le monde était alors dominé par deux
grands empires en voie de désintégration, celui de la Perse Sassanide et celui de Byzance,
comme aujourd’hui par deux ‘blocs ’ » (Garaudy, p. 230).

Il serait facile mais inutile d’ajouter encore a ce bricolage idéologique — 1’expression revient
plusieurs fois sous la plume de M. Arkoun — d’autres perles. Qu’allaient faire dans cette galére
gréée de certitudes Muhsin Mahdi, Abdallah Cheriet, Nicolai Ivanov, Ali Oumlil ou Tilman
Nagel? Quelles chances, par exemple, le premier d’entre eux avait-il de faire entendre dans
ce concert de louanges la voix ténue des philosophes attachés « a croire ce que 1’on voit plutdt
que ce qui se dit, c’est-a-dire a se fier a la nature plutét qu’a ’opinion ancestrale » (p. 197)?
Aucune ... et de cet échec, auquel le recrutement composite de ses participants et la confusion
intrinséque de son théme vouaient ensemble le colloque, Mohammed Arkoun fait une réussite,
y trouvant le motif d’une méditation tendue sur les impasses mentales et la confirmation du
diagnostic qu’il porte, sans étre entendu, depuis son Miskawayh jusqu’au présent ouvrage,
en passant par la Critique de la Raison Islamique (V; celui de « I’écart qui continue A se creuser
(...), [de] la rupture dangereuse (...) entre les grands massifs idéologiques du monde actuel
[dont] on peut craindre qu’elle ne conduise a des affrontements plus violents » (p. 180).

De la premiére de ces grandes formations idéologiques, ceile que voulait illustrer le précédent
amalgame, Mohammed Arkoun prend la mesure en des termes désabusés, renvoyant « toutes
les discussions sur le statut de la femme dans le Coran, sur la supériorité des conceptions
politiques et économiques islamiques, sur les droits de I’homme en Islam (...) & la misére
intellectuelle des lectures concordistes qui s’empétrent dans des arguties naives pour ¢ prouver’
que le Coran a déja inventé toutes les conceptions de la pensée moderne » (p. 41).

Dans leur naiveté, de tels exorcismes méritent de retenir un instant ’attention car ils trahissent
ingénument ce qu’ils veulent cacher : la postulation, double et irrecevable, d’une continuité
sans faille entre I’islam des origines et les formations sociales au sein desquelles il est aujourd’hut
€voqué, comme entre la compréhension d’ordre imaginaire qui commande son évocation et
la rationalité positive propre au « nouvel esprit scientifique » : « Seul le refus idéologique de
la rupture permet d’écrire des livres & succés sur I’Islam et 1’Etat, plus enthousiastes que nova-
teurs » (p. 17).

L’allusion 2 G. Bachelard devrait faire réfléchir ceux qui cherchent dans I’orientalisme et
I’islamologie universitaires un antidote a ces lucratives réveries. Car enfin, en face du cheeur
des dévots, que trouve-t-on? Pour P’essentiel, un savoir plus discipliné, positiviste, mais par-
tageant avec ceux qu’il entend confondre les mémes présuppositions « continuistes », les mémes
trompeuses évidences, et recourant comme eux a des « procédures de découpage, de sélection,
de réduction, de théorisation abstraite qui éloignent de la réalité observée qu’il s’agit de saisir»

1} Cf. le compte rendu de M. Borrmans dans Bulletin Critique n° 4 (1987), p. 70.

BCAI 5 (1988) M. Arkoun: L'Islam, Morale et Politique, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41

(p. 118). Que, de part et d’autre, soient pergus différemment les dividendes d’un méme capital
de certitudes irréfléchies, voila qui transparait dans ’accord de fait entre les traditions « isla-
miques » et celles universitaires quand ces derniéres choisissent d’affiner les résultats auxquels
sont parvenues les premiéres, d’en préciser ou d’en multiplier les déterminations sans jamais
remettre en cause I’identité des objets a connaitre, ni, a plus forte raison, ce que « connaitre »
peut ici signifier; ainsi de cet enjeu que devient « l’authenticité chronologique et matérielle,
auquel s’attache la critique des isndd, [quand elle est] relayée et systématisée par I’historicisme
des Orientalistes » (p. 172).

M. Arkoun revient inlassablement sur la critique des «ignorances perpétuées par le ratio-
nalisme positiviste » (p. 11) et demande que soient enfin dépassées « les descriptions érudites
de la science objective ». Comme dans son précédent ouvrage, il appelle & la création d’une
épistémologie des savoirs orientalistes construite sur la critique de leur forme dominante :
Iinsistance descriptiviste sur les faits et ’appétit toujours inassouvi de précisions chronologiques
(p- 142). Que le temps soit venu de rompre avec une fausse théorie de la connaissance qui la
confond avec la méticulosité et conduit les chercheurs & se réfugier frileusement dans 1’érudition,
c’est encore ce qui peut se conclure d’un rapprochement entre tel traité d’orientalisme univer-
sitaire et tel morne recensement orthodoxe des enseignements hérésiographiques de ’islam.
Nous sommes tous redevables & H. Laoust des précisions consignées dans ce classique instrument
de travail qu’est devenu I’ouvrage portant pour titre Les Schismes dans [’Islam. Toutefois,
faute d’une interrogation critique sur la connaissance historique, celui-ci « reste une nomen-
clature, un catalogue factuel et chronologique qui ne différe de la littérature hérésiographique
musulmane que par le refus de jugement théologique » (p. 22). Les objets sont les mémes,
décrits, certes, avec plus de réserve et d’exactitude, mais identiquement offerts & I’attentive
sollicitude du chercheur. Nulle question de critique sur la construction de ces objets du savoir
n’entame la tranquille certitude d’opérer sur des faits « réels », chronologiquement assignables
et préparés pour la dissection. Quant aux mécanismes impensés de production de cette certitude,
ils travaillent & fabriquer des « évidences » regues de part et d’autre; tant et si bien qu’a leur
insu, naifs oulémas et chercheurs du C.N.R.S. partagent quelquefois le méme fondamentalisme :
«le fondamentalisme n’existe pas seulement chez les croyants; un chercheur bien connu du
C.N.R.S. a pu écrire un épais volume sur La Sociologie Religieuse de I’Islam (.. .) en transcrivant
pratiquement les enseignements orthodoxes de ’Islam, toujours écrit avec une majuscule» (p. 113).

Récusant d’abord les singuliers du théme de ce colloque, tendus comme des piéges a ses
participants, ce sont les visions morales et politiques des islam(s) (p. 7, n. 1 et p. 113, n. 3)
que M. Arkoun cherche a mieux comprendre. Les pluriels marquent la complexité des objets
en cause et la composition, sur le mode des « phénoménes sociaux totaux » (M. Mauss) de
toutes leurs dimensions. Dans 1’éventail de celles-ci, c’est aux formes symboliques qu’est revenu,
de la part des chercheurs, qu’ils soient ou non musulmans — le positivisme des universitaires
semble avoir partie liée avec ’exégése littéraliste des docteurs —, le moindre intérét : «la
pensée islamique a perdu de vue qu’il n’est point d’homme qui puisse s’appréhender en dehors
d’une société; or dés qu’il y a une société, chaque usage est converti en signe, en symbole ou
en signal de cet usage » (p. 173). Ces réalités-1a, auxquelles les événements, chers aux variantes
~— pieuses ou savantes — de la chronologie doivent leurs significations, renvoient a un objet

BCAI 5 (1988) M. Arkoun: L'Islam, Morale et Politique, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne s

délaissé de la connaissance : I’imaginaire, c’est-a-dire le foyer de leur réactivation, région de
I’étre ol se constituent les consciences comme musulmanes, les gestes les plus ordinaires des
musulmans comme commémoratifs et 1’islam comme un paradigme d’existence. Quant a cet
imaginaire musulman, il est pourvu de lois propres et invariables de fonctionnement, mais
recoit du temps qu’il traverse des formulations, des déterminations et des contenus variables
(p. 14). Par son premier aspect il est désigné comme 1’objet d’une connaissance anthropologique;
par son second, il exige de celle-ci qu’elle devienne elle-méme historique.

S’il est toutefois une tradition philosophique qu’évoquent ensemble les questions que pose
M. Arkoun, les mots qu’il emploie et les dispositifs d’intelligibilité qu’il applique a des objets
aussi imbriqués que le Coran, les pouvoirs et les visions éthiques et philosophiques qui se
déploient dans la conscience musulmane, c’est la phénoménologie. Aux réticences de celle-ci
a explication par les causes et au refus de toutes les réductions répond chez lui la méfiance
affichée a 1’égard de «la propension a construire des étres mentaux qualifiés de rationnels et
confondus avec la réalité » (p. 174). Au « monde anté-prédicatif » comme ultime objet de la
description correspond ici-méme la volonté de « traverser les couches éthico-religieuses a travers
lesquelles les agents pergoivent et interprétent leurs pratiques, pour atteindre “le sol véritable
de la vie’» (p. 119), celui «des pratiques constantes que sont les fétes, les cérémonies, les
visites, les stratégies matrimoniales dont se nourrissent les représentations de I[’imaginaire
social » (ibid.). De méme, enfin, qu’en bonne phénoménologie il n’est de description possible
sans que le jugement ne soit pour un temps suspendu, M. Arkoun s’abstient, lorsqu’il en décrit
les enjeux, d’évaluer la pertinence des méthodes d’inférence juridique (p. 37) ou encore (p. 31)
de faire prévaloir 1’une sur ’autre les différentes visions de l’islam.

Plutét que de passer en revue les thémes abordés sous ce jour — le lecteur regrettera que la
table des matiéres ne les recense pas mieux — on s’arrétera pour ’exemple & deux points qui
feront voir jusqu’ou l’attention prétée aux détails et ’exigence tenace de faire droit a Ia compli-
cation des phénoménes peuvent conduire. Le premier point a trait & « I’axiologie coranique »,
c’est-a-dire a4 ’ensemble des directions virtuelles de la pensée et de ’action qu’impose le Coran
au musulman. Dans la réalité premiére de la profession de foi, c’est-a-dire en amont des ratio-
nalisations de la théologie comme des explications philosophiques qui la prennent pour théme,
les éléments de ce systéme de valeurs sont d’une subtilité qui défie les outils ordinaires de 1’ana-
lyse et, cherchant une description qui en épouse les contours, quelquefois complexes au point
d’étre contraires, M. Arkoun en vient & désigner comme le « serf-arbitre » la liberté, contrainte
aussitét que posée par la profession de foi : « la Sahdda instaure ainsi la conscience individuelle
comme un foyer de liberté serve » (p. 31) qui s’accomplit en se niant. Si la description ne répugne
pas a prendre en compte des réalités en elles-mémes contradictoires, elle devient & méme, et
c’est le second point, de mieux percer les ruses de I’idéologie et les travestissements de la vérité
auxquels celle-ci se livre et nous livre; ainsi des lieux communs sur les relations, en pays musul-
man, du politique et du religicux et de la clairvoyance avec laquelle M. Arkoun fait valoir leur
séparation précoce, ignorée par la théorie (p. 58-60) et surtout qu’en dépit des bavardages
journalistiques sur 1’actuel « retour du religieux », « 'islam se sécularise a trés grande échelle
par I’action de ceux-la mémes qui croient le restaurer dans sa pureté premiére et son efficacité
toujours révée, toujours différée ... » (p. 79 et 124).

BCAI 5 (1988) M. Arkoun: L'Islam, Morale et Politique, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43

Enfin, et pour conclure, & celui que découragerait 1’étendue du programme qu’assigne 1’auteur
a I’islamologie renouvelée, il faudrait rappeler que le travail, pour imposant qu’en soit I’inven-
taire (p. 178), peut encore se partager et que toutes les entreprises collectives ne sont pas de
la farine du colloque dont ce livre souligne I’échec. Les philosophes se réjouiront de la part
qui leur revient : « dans la perspective d’un renouveau de la pensée islamique, il est nécessaire
de réactiver aujourd’hui une réflexion indépendante, rigoureusement critique, dans la ligne
tracée par les grands philosophes » (p. 109 et 166). Ils se demanderont peut-&tre aussi si M.
Arkoun, se battant en méme temps sur deux fronts pour renvoyer dos a4 dos bigots et positi-
vistes ne conduit pas quelquefois le lecteur a oublier qu’autre chose est de penser, ou de repenser,
ainsi que I’auteur y convie, I’islam, et autre chose de s’en inspirer.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

Cheikh Si Hamza BOUBAKEUR, Traité moderne de théologie islamique. Paris, Maisonneuve
et Larose, 1404/1985. 16 x 24 cm., 488 p.

Sous ce titre quelque peu trompeur, c’est, en réalité, une « somme » de la religion musulmane,
non limitée a ce que les spécialistes entendent habituellement par théologie, qu’a voulu écrire
le cheikh Boubakeur — recteur honoraire de la Mosquée de Paris, et déja, auteur, entre autres,
d’une traduction commentée du Coran (1*¢ éd. Paris, 1972) — & Dl’intention, d’une part, des
«nouveaux musulmans », non arabophones, et, d’autre part, de la «jeunesse musulmane »
(sans doute faut-il comprendre prioritairement par 1 : la « deuxiéme génération » d’immigrés
en France), menacée, selon lui, par le « matérialisme » ambiant. Aux uns et aux autres, Si
Hamza prétend fournir « un condensé objectif sur le dogme, la loi, les rites, et le développement
de la pensée religieuse de I'Islam » (15). Il est donc question ici, certes, des « fondements de
la foi », mais aussi, trés en détail, des « obligations fondamentales » (les « cinq piliers » : §ahdda,
priére, zakat, jeline, pelerinage), de la « morale pratique » (la position de 1’Islam relativement
a la guerre, au statut de la femme, a ’organisation de la société), et aussi des diverses écoles
juridiques, du soufisme, etc.

Lire de bout en bout un ouvrage de ce genre, aussi lourdement et naivement apologétique,
quoi qu’en dise ’auteur (209), ne va pas de soi. Il faut s’entendre dire A satiété que, de toutes
les religions, I’Islam est, & tous points de vue, la meilleure; que « seul, il répond aux exigences
de la raison » (483); qu’« aucune religion connue » n’est aussi favorable 4 la femme (333);
qu’il a toujours condamné I’esclavage (131, n. 17); etc., etc. Cette absolue supériorité de 1’Islam
est affirmée notamment, comme il se doit, vis-a-vis du judaisme et du christianisme dont, avec
une ironie apitoyée, Si Hamza ne se lasse pas de relever les croyances ridicules, les dogmes
absurdes (cf. en particulier les ch. V et VI). Juste revanche, pourra-t-on penser, du mépris dans
lequel Juifs et Chrétiens ont tenu (et tiennent encore, souvent) I’Islam. Mais est-ce donc cela,
une théologie « moderne »? A lire Si Hamza, on se sent ramené — dans un autre contexte —
au temps et au niveau du curé Bournisien et de M. Homais (témoin, entre autres, cette phrase

BCAI 5 (1988) M. Arkoun: L'Islam, Morale et Politique, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



