38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

document, le sens de I’Ecriture comme phénoméne important de la vie et de I’histoire reli-
gieuses ne peut pas étre pergu [...] Un écrit canonique est quelque chose que les hommes
lisent et étudient; une Ecriture est quelque chose par quoi et pour quoi les hommes vivent »
(p. 27 s.).

La seconde partie du chapitre traite de «1’Ecriture musulmane ». Les caractéres qui la
distinguent de la conception juive ou chrétienne de 1’Ecriture sont notés avec justesse. Dans la
perspective de I’A., le plus important de ces caractéres spécifiques est évidemment que le nom
méme de la « Bible » musulmane, 4 savoir al-Qur’dn, ne signifie pas un ou des Livres, mais :
«la Récitation ». La pratique ininterrompue de la Communauté musulmane ne cesse de confir-
mer la nature essentiellement orale et auditive du Coran.. Pour les musulmans, le Coran n’est
un texte écrit que pour étre un texte parlé, récité, chanté. W.A. Graham le met en évidence.
La priére rituelle, I’éducation, la vie sociale du musulman sont inséparables du Coran prononcé
et entendu.

Cet excellent article est fondé sur une abondante et précieuse documentation dans les notes,
reportées aux p. 206-215. Il suffit & faire comprendre le caractére et la grande qualité du livre
dans son ensemble.

Guy MonnNoT
(E.P.H.E., Paris)

Majid KHADDURI, The Islamic Conception of Justice. Baltimore and London, The John
Hopkins University Press, 1984. 15 x 23 cm., x1 + 256 p.

Khadduri a voulu écrire un livre général englobant tous les aspects de la notion de « justice »
en Islam. Dans son introduction et sa table des matiéres il promet de traiter cette notion daus
tous les domaines de la pensée islamique, aussi bien I’aspect théorique que I’aspect politigne,
aussi bien le théologique que le juridique, dans les ceuvres aussi bien des auteurs classiques que
des auteurs contemporains.

Il décrit sa méthode comme « empirical idealism », une combinaison d’idéalisme et de réa-
lisme : il envisage une étude des normes (théologiques, éthiques) dans leur relation avec la
pratique, les buts concrets des partis politiques. Il veut élucider 1’opposition et le contraste
entre la théorie et la pratique.

Les chapitres sont consacrés, d’aprés leurs titres, successivement aux notions politique,
théologique, philosophique, éthique, juridique, internationale, et sociale de la justice; ’ouvrage
se termine par un chapitre sur les « conditions modernes ». En fait, le dessein du livre est
beaucoup moins systématique qu’il ne semble; il est plutdt chronologique : la « notion politique »
correspond au début de I’histoire islamique jusqu’aux Mu'tazilites; alors commence la « notion
théologique », pour aller ensuite jusqu’a la «notion sociale » (Ibn Taymiyya, Ibn Haldiin)
et les penseurs contemporains (al-Afgani, puis la Iégislation moderne et actuelle).

L’introduction du livre et tous les titres et sous-titres promettent beaucoup trop : 1’ouvrage
est moins un exposé général qu’un assemblage de détails. Du fait de la muititude des personnages
mentionnés, plusieurs passages et chapitres restent superficiels. Le choix d’études modernes

BCAI 5 (1988) M. Khadduri: The Islamic Conception of Justice, recensé par ). Peters
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 39

employées comme attestation des données historiques et comme référence est plutdt arbitraire.
Bref, on ne saurait dire que cet ouvrage apporte une grande contribution aux discussions actuelles
entre arabisants sur le probléme concerné.

Jan PETERS
(Katholieke Universiteit, Nijmegen)

Mohammed ARKOUN, L’Islam, Morale et Politique. Paris, UNESCO - Desclée de Brouwer,
1986. 15 x 23 cm., 239 p.

L’ouvrage est I’expression d’un colloque organisé a Paris du 7 au 10 décembre 1982 sous
I’égide de P'UNESCO, en coopération avec 1’Association pour I’Appel Islamique (Tripoli),
sur le théme : «la Vision morale et politique de I’Islam ». De ce colloque-13, le présent livre
ne recueille pas les « actes », mais une autre formule, plus propre a en rattraper les dérives,
aura retenu les suffrages des éditeurs : 'ouvrage comprend deux parties disproportionnées.
La premiére (p. 7-181) se présente comme « une réflexion synthétique étendue» (préface et
p. 183) de Mohammed Arkoun sur les différentes contributions a ce colloque; la seconde
(p. 185-234) comporte des extraits de ces études, données comme les éléments d’un dialogue
(p. 183) sur I’Islam et I’Etat et mises en perspective selon trois thémes : I’Etat, puis I’individu,
enfin la colonisation et les nationalismes dans la théorie et la société islamiques.

Un bref examen de la seconde partie suffit & se convaincre qu’il n’y a 13, ainsi qu’en convient
M. Arkoun p. 20-21, nul « dialogue » dont une « synthése » serait possible. Sur les 16 parti-
cipants & ce colloque, des contributions desquels des extraits sont donnés ici-méme, 10 peuvent
€tre regroupés du c6té musulman, les 6 autres figurant celui des « orientalistes », quelquefois
musulmans eux-mémes. Je sais ce que cette comptabilité peut éveiller de prime abord de méfiance,
mais le lecteur trouvera dans les analyses de la premiére partic de 1’ouvrage les concepts qui
lui donneront corps. Prenons le camp musulman — mais il se dit islamique — et que I’on me
permette un amalgame pour présenter cursivement les grandes lignes de ses pieuses conjurations.
Que dit-il?

« La constitution de Médine a érigé pour la premiére fois dans I’histoire (les soulignements
sont de moi-méme; D.M.) des régles humanitaires inconnues dans I'antiquité, [ainsi de]
Pintroduction d’une constitution écrite de I’Etat. Le pouvoir en Islam (...) est un pouvoir
responsable qui reste l'idéal des constitutions dans le monde» (Dawalibi, p. 186-187).
« L’Etat islamique traditionnel fut donc de plein droit multiconfessionnel et pluraliste (.. .)
malgré des restrictions passagéres, surtout vestimentaires (Mhd. Talbi, p. 191). « Contrai-
rement a ce qui se passe dans la société libérale [comme 4] ce qui se passe dans la société
marxiste, [en Islam], I’Etat et la communauté s’identifient, tout comme la communauté
et 'individu » (Mhd. Yasin, p. 211). « La part de la femme dans la succession est plus
importante dans I'Islam que celle de I'homme. (...) Ainsi s’écroule la légende de 1’oppres-
sion de la femme dans I’Islam en matiére de succession, et ce par le langage des chiffres »
(Ben Addoud, p. 213). «L’Islam a une position plus ouverte dans ses horizons et plus

BCAI 5 (1988) M. Khadduri: The Islamic Conception of Justice, recensé par ). Peters )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



