1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 37

II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE.

Approaches to Islam in Religious Studies. Richard C. Martin, Editor. Tucson, The
University of Arizona Press, 1985. 16 x 23,5 cm., xm + 243 p.

Cet intéressant ouvrage est le fruit du colloque tenu en 1980 par le Département d’études
religieuses de 1’Arizona State University. Son contenu est le suivant : 1. Richard C. Martin,
«Islam and Religious Studies : An Introductory Essay »; 2. William A. Graham, « Qur’dn
as Spoken Word : An Islamic Contribution to the Understanding of Scripture »; 3. Earle
H. Waugh, « The Popular Muhammad : Models in the Interpretation of an Islamic Paradigm »;
4. Frederick M. Denny, «Islamic Ritual : Perspectives and Theories »; 5. William R. Roff,
« Pilgrimage and the History of Religions : Theoretical Approaches to the Hajj»; 6. Marilyn
R. Waldman, « Primitive Mind / Modern Mind : New Approaches to an Old Problem Applied
to Islam »; 7. Richard M. Eaton, « Approaches to the study of Conversion to Islam in India »;
8. Charles J. Adams, « The Hermeneutics of Henry Corbin »; 9. Andrew Rippin, « Literary
Analysis of Qur’an, Tafsir and Sira : The Methodologies of John Wansbrough »; 10. Azim
Nanji, « Toward a Hermeneutic of Qur’anic and Other Narratives of Isma‘ili Thought »;
11. Muhammad Abdul-Rauf, « Outsiders’ Interpretations of Islam : A Muslim’s Point of
View »; 12. Fazlur Rahman, « Approaches to Islam in Religious Studies : Review Essay ».
Un index général termine le volume, comme il devrait clore tout ouvrage collectif.

Le chapitre premier explique fort bien comment se situe, dans le contexte académique
américain, le probléme qui donne au livre sa perspective et son titre : & savoir, comment
articuler Thistoire des religions et les études islamiques dans la recherche scientifique sur la
religion musulmane. Autrement dit, quelle est, et que devrait &tre, la place des sciences reli-
gieuses et de leurs méthodes spécifiques dans I’étude de I'islam comme religion. Bien
¢videmment, ce point de départ améne de longues discussions théoriques. En certains chapitres,
le souci d’appliquer telle ou telle méthode semble I’emporter sur le désir de faire progresser
la connaissance de I’islam. Cette remarque négative n’infirme d’ailleurs pas la valeur du livre.
Nous aussi considérons comme normale et nécessaire que 1’étude de la religion musulmane
soit fermement intégrée & 1’ensemble de I’histoire des religions, et bénéficie d’un usage approprié
des méthodes les plus saines en science des religions.

Dans ce compte rendu, malgré le grand intérét, par exemple, des chapitres 3, 8, 9 et 12, on
se bornera a en présenter un autre.

William A. Graham, dans le chap. 2, « Qur’an as Spoken Word ... » (p. 23-40), divise son
étude en deux parties inégales. Il commence par quelques pages remarquables sur le concept
général d’Ecriture. L’auteur déplore 4 juste titre 1’objectivation réductrice que véhicule
d’ordinaire I'usage de ce concept : « Nous en sommes venus & penser les livres comme des
entrep6ts de mots écrits, de faits et d’idées, et par suite 3 y voir des objets plutdt que des
textes qui vivent et qui parlent ». Soulignant le caractére « relationnel » d’une Ecriture comme
facteur religieux, il ajoute : « Tant que 1’usage irréfléchi du terme ¢ Ecriture’® référe a unm
document plutdt qu’a un document tel qu’il est compris par ceux pour qui il est plus qu’un

3A

BCAI 5 (1988) R.C. Martin (éd.): Approaches to Islam in Religious Studies, recensé par G. Monnot )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 5

document, le sens de I’Ecriture comme phénoméne important de la vie et de I’histoire reli-
gieuses ne peut pas étre pergu [...] Un écrit canonique est quelque chose que les hommes
lisent et étudient; une Ecriture est quelque chose par quoi et pour quoi les hommes vivent »
(p. 27 s.).

La seconde partie du chapitre traite de «1’Ecriture musulmane ». Les caractéres qui la
distinguent de la conception juive ou chrétienne de 1’Ecriture sont notés avec justesse. Dans la
perspective de I’A., le plus important de ces caractéres spécifiques est évidemment que le nom
méme de la « Bible » musulmane, 4 savoir al-Qur’dn, ne signifie pas un ou des Livres, mais :
«la Récitation ». La pratique ininterrompue de la Communauté musulmane ne cesse de confir-
mer la nature essentiellement orale et auditive du Coran.. Pour les musulmans, le Coran n’est
un texte écrit que pour étre un texte parlé, récité, chanté. W.A. Graham le met en évidence.
La priére rituelle, I’éducation, la vie sociale du musulman sont inséparables du Coran prononcé
et entendu.

Cet excellent article est fondé sur une abondante et précieuse documentation dans les notes,
reportées aux p. 206-215. Il suffit & faire comprendre le caractére et la grande qualité du livre
dans son ensemble.

Guy MonnNoT
(E.P.H.E., Paris)

Majid KHADDURI, The Islamic Conception of Justice. Baltimore and London, The John
Hopkins University Press, 1984. 15 x 23 cm., x1 + 256 p.

Khadduri a voulu écrire un livre général englobant tous les aspects de la notion de « justice »
en Islam. Dans son introduction et sa table des matiéres il promet de traiter cette notion daus
tous les domaines de la pensée islamique, aussi bien I’aspect théorique que I’aspect politigne,
aussi bien le théologique que le juridique, dans les ceuvres aussi bien des auteurs classiques que
des auteurs contemporains.

Il décrit sa méthode comme « empirical idealism », une combinaison d’idéalisme et de réa-
lisme : il envisage une étude des normes (théologiques, éthiques) dans leur relation avec la
pratique, les buts concrets des partis politiques. Il veut élucider 1’opposition et le contraste
entre la théorie et la pratique.

Les chapitres sont consacrés, d’aprés leurs titres, successivement aux notions politique,
théologique, philosophique, éthique, juridique, internationale, et sociale de la justice; ’ouvrage
se termine par un chapitre sur les « conditions modernes ». En fait, le dessein du livre est
beaucoup moins systématique qu’il ne semble; il est plutdt chronologique : la « notion politique »
correspond au début de I’histoire islamique jusqu’aux Mu'tazilites; alors commence la « notion
théologique », pour aller ensuite jusqu’a la «notion sociale » (Ibn Taymiyya, Ibn Haldiin)
et les penseurs contemporains (al-Afgani, puis la Iégislation moderne et actuelle).

L’introduction du livre et tous les titres et sous-titres promettent beaucoup trop : 1’ouvrage
est moins un exposé général qu’un assemblage de détails. Du fait de la muititude des personnages
mentionnés, plusieurs passages et chapitres restent superficiels. Le choix d’études modernes

BCAI 5 (1988) R.C. Martin (éd.): Approaches to Islam in Religious Studies, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



