1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 241

VI. VARIA.

Jean FONTAINE, Fihris ta’rifhi li I-mu’allafat al-tanusiyya, a‘adda al-nass al-‘arabi Hamadi
Sammud. Tunis, Bayt al-Hikma, Qism al-dirdsat wa 1-i§‘a* al-tagafi, 1986. 23,5 x
15,5 cm., 291 p., index.

Ce livre se présente d’abord comme un répertoire bibliographique. Les auteurs et leurs
ouvrages y sont classés par grandes périodes historiques, chacune de ces périodes étant marquée
par la prépondérance d’une métropole a la fois politique et culturelle : du 1°* au 6° siécles,
Carthage; du 7° au 12° siécles, Kairouan, puis Mahdiyya; a partir du 13¢ siécle jusqu’a nos
jours, Tunis. Dans ce cadre trés large et relativement lache, le regroupement des auteurs, des
genres ou des disciplines ne suit pas une logique taxinomique uniforme. Il semble vouloir plutot
se conformer & la variété, ou a la souplesse, ou au caractére labile des courants culturels ou des
centres d’intérét intellectuels suivant les époques ou les groupes humains. Le livre de J. Fontaine
représente, dans son mode de présentation et de classement, une sorte de compromis entre ce
que serait un répertoire bibliographique pur et simple et ce que voudrait étre un ouvrage sur
Ihistoire culturelle et littéraire de la Tunisie, I’'un servant de base documentaire i 1’autre.

Chaque période ou sous-période fait donc ’objet d’un bref apergu historique dont le but
est de situer la production « littéraire » (au sens large du terme) dans son contexte global. Telle
est du moins I’intention de I’auteur. Mais, conditionné par le souci de sortir d’un cadre purement
¢vénementiel, chronologique ou politique, il semble pécher par excés contraire : il s’en tient,
dans ses introductions, a des données si succinctes, ou & des considérations si générales, que
le lecteur manque souvent, au moins pour les périodes qu’il connait mal, de véritables points
de repere. Les éditeurs en font eux-mémes la remarque (p. 1), en soulignant le laconisme de
ces notes, et I’embarras dans lequel se trouve souvent le lecteur a leur propos. Le caractére
laconique affecte également la présentation d’un certain nombre d’auteurs ou de groupes. Ainsi
avons-nous du mal a situer «les Emigrés » du 17¢ siécle, et en particulier «les Espagnols »
dont il est question a la page 98. « Les Libéraux » du 19° siécle sont introduits par une unique
phrase ol il est dit : « En réalité, la bourgeoisie nouvelle était liée au systéme colonialiste »
(p. 133); « Les Salafiyya » ne sont pas mieux définis (p. 132).

Que l’auteur ait cherché un compromis entre le genre « répertoire » et le genre « histoire
culturelle » se manifeste également dans 'un ou l’autre des sous-titres servant de rubrique &
un ensemble d’auteurs et d’ouvrages. Ce sont des sous-titres plus « interprétatifs » que taxi-
nomiques. Mais ’auteur ne s’en expliquant pas toujours clairement, le lecteur s’interroge par
exemple sur le sens du sous-titre de la page 17 « La religion ou la foi? » (al-Din am al-iman ?),
ou sur celui de la page 30 « Une génération déchirée » (Gil mumazzaq). 1l est également en droit
de se demander en quoi la période hafside fut, plus que d’autres, la période de stabilité annoncée
par le sous-titre de la page 73 « La premiére stabilisation » (al-Istigrar al-awwal). Enfin le lecteur,
devant les différentes notices introductives, doit fournir un certain effort pour lire un texte dont
la qualité de la rédaction en arabe laisse souvent a désirer. Ceci est dil, sans doute, au fait que
le texte initial en était congu et rédigé en frangais. Une meilleure « arabisation » de ces notices

BCAI 5 (1988) J. Fontaine: Fihris ta’rihi li I-mu’allafat al-tinusiyya, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

242 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 5

aurait pu épargner bien des incertitudes a un lecteur déja souvent dérouté par d’assez nombreuses
fautes de typographie que les Errata de ’ouvrage ne viennent pas rectifier de fagon tout a fait
compléte.

La réalisation du répertoire historique de J. Fontaine semble avoir été dominée par une idée
fondamentale : celle des « grandes constantes » et d’une sorte de continuité culturelle tunisienne
a travers les périodes de I’histoire du pays, par-dela les événements, les empires, les dynasties.
Le répertoire, en effet, ne concerne pas seulement le domaine arabe, et, a I’intérieur du domaine
arabe, le domaine islamique. Il se veut largement ouvert & tout ce qu’ont produit les auteurs
dans les différents domaines de la culture profane ou religieuse, depuis I’Antiquité jusqu’a nos
jours, et en différentes langues (punique, grecque, latine, arabe, hébraique, frangaise), que les
ceuvres émanent de « paiens », de chrétiens, de musulmans, de juifs ou d’autres groupes humains
ayant marqué d’une fagon ou d’une autre le paysage intellectuel de la Tunisie. Il s’agit donc
d’un parti pris délibéré d’ouverture, et celle-ci fait I’originalité d’un essai documentaire dont
la richesse n’échappera a personne. Elle n’échappera pas, notamment, aux chercheurs tunisiens,
qui sont, par le fait méme, invités a tourner leur intérét vers les différents courants de leur
histoire passée ou actuelle, par-deld les frontiéres de langue, de forme de pensée, de religion.
L’ouvrage fournit donc un échantillon varié¢ de références et d’orientations de recherche qui
peuvent &tre ’amorce d’une activité intellectuelle considérablement enrichie.

On peut se demander toutefois si le cadre géographique restreint de «la Tunisie » est a la
mesure de I’ambition proclamée. Au cours des siécles, les noms et les frontiéres du pays ont
changé. La limitation du cadre de présentation aux grandes métropoles que furent Carthage,
Kairouan, Mahdiyya ou Tunis laisse quelque peu dans 1’ombre ces centres, peut-étre seconds
mais importants, que furent a certaines époques des villes comme Boéne, Constantine, Bougie
ou Tripoli. Ce que nous appelons aujourd’hui la Tunisie a constamment fait partie, culturelle-
ment, d’ensembles plus vastes qu’elle-méme : phénicien/punique, romain, arabe, maghrébin,
ottoman, frangais; et jusqu’a présent, I’histoire du pays a été largement conditionnée par sa
position particuliére dans ’ensemble méditerranéen de I’est & 1’ouest et du nord au sud.

C’est dire que le projet de J. Fontaine est lui-méme constamment débordé par la réalité
culturelle aux différents aspects de laquelle il se veut consciemment ouvert en Iui donnant « la
Tunisie » comme point d’ancrage. Telle ceuvre qu’il inclut dans son « répertoire historique des
ouvrages tunisiens » n’a souvent de proprement tunisien que le fait que son auteur est né dans
le pays et y a acquis sa premiére formation, ou le fait qu’il a résidé ou écrit dans I'une de ses
villes, et qu’il y a été marqué par telle ou telle situation locale. Mais culturellement, Tertullien,
Cyprien, Augustin et d’autres étaient surtout des latins catholiques de I’Afrique romaine
(p. 20 sq.); Ibn Hani, sévillan exilé au Maghreb et mort A Barqa était culturellement un Arabe
de I’Occident musulman (p. 53); comme al-Hu3ani, le Kairouanais installé en 4ndalus (p. 55);
comme le Sicilien Ibn Hamdis, venu en Tunisie & I’Age de 24 ans, puis installé 3 Séville durant
12 ans, avant de revenir & Tunis, et de décéder finalement & Bougie (p. 70 b); comme Umayya
Ibn Abi g-Salt de Denia, dont on ne sait pas trop s’il faut le situer en Andalus, en Ifrigiya ou
en Egypte (p. 70 j); comme le Valencien Ibn al-Abbar, qui resta 20 ans en Ifrigiya (p. 74), et
I’Egyptien Ibn Manziir, auteur du Lisan al-"Arab, qui fut cadi & Tripoli (p. 87); sans parler d’Ibn
Haldiin dont on connait les nombreuses pérégrinations (p. 92-93).

BCAI 5 (1988) J. Fontaine: Fihris ta’rihi li I-mu’allafat al-tinusiyya, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1988 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 243

Sans doute I'intention de J. Fontaine, méme s’il prend la Tunisie pour point d’ancrage de
son essai, est-elle finalement de briser certains cadres habituels de pensée et de nous inviter a
considérer surtout les grands courants culturels. Le terrain des cités du Nord-Est africain y
est particuliérement propice, et aussi le fait que, mise & part la littérature populaire en langue
locale, les ouvrages qui ont été produits I’ont été dans 'une des langues internationales des
différentes époques : grec, latin, arabe, frangais. La vision qui préside au répertoire est donc,
en plus de son aspect documentaire, surtout historique et prospective. Se défendant d’étre
purement régionaliste, elle est une invitation, faite & la Tunisie d’aujourd’hui et du futur, a
garder ce caractére de large ouverture qui lui est donné par sa position géo-politique.

Ceci dit, et qui concerne I’orientation de pensée de I’ouvrage de J. Fontaine, ajoutons quelques
remarques sur ce répertoire en tant qu’outil de référence proposé aux chercheurs, et sur son
apport dans le domaine documentaire.

Son intérét pratique est évident. Les références bibliographiques et biographiques y sont
précises et nombreuses. Les index des noms d’auteurs et des revues, arabes et non-arabes,
permettent au lecteur de se mouvoir aisément A travers le répertoire. Peut-&tre un index des
titres d’ouvrages, ceux au moins qui ont été publiés, aurait-il garanti encore davantage cette
aisance. En ce qui concerne les ouvrages répertoriés, 1’auteur s’en tient précisément et princi-
palement, pour ses références, aux ceuvres qui ont fait I’objet d’une publication, d’une édition
critique ou d’une étude. Pour les ceuvres en arabe, il ne nous mentionne pas celles, nombreuses,
dont il ne nous reste que les titres. Quant a celles qui sont encore en manuscrits, il invite le
lecteur & se reporter aux répertoires historiques de C. Brockelmann et de F. Sezgin (v. sa
remarque p. 44).

Outre la grande richesse et la variété des ouvrages répertoriés pour le domaine arabe et isla-
mique, le lecteur non forcément initié a la littérature tunisienne de langues grecque, latine,
hébraique ou autres, profitera grandement des références qui ont trait a ces différents domaines :
p- 9-10 pour ce qui est mentionné par les sources classiques des anciennes bibliothéques puniques;
p. 11-12 pour les ceuvres en grec; p. 13-35 pour les ceuvres en latin; p. 48-51 et 99-102 pour le
domaine juif et hébraique; etc. Pour tout ce qui concerne la période moderne et contemporaine,
dont J. Fontaine est un excellent connaisseur, tout ce qui est répertorié des écrits en langue
arabe et en langue frangaise (ouvrages ou articles) constitue une base documentaire indispen-
sable, qui reste & compléter par des références en d’autres langues non arabes.

Sans doute un ouvrage comme celui-ci aura-t-il des prolongements, en en suscitant d’autres,
complémentaires et de méme nature, et en incitant les chercheurs & diversifier leurs centres
d’intérét et & s’ouvrir encore plus largement aux différents aspects du passé et du présent
culturels de la Tunisie.

A.-L. de PREMARE
(Université de Provence)

BCAI 5 (1988) J. Fontaine: Fihris ta’rihi li I-mu’allafat al-tinusiyya, recensé par A.L. de Prémare )
© IFAO 2026 BCAl-en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



