184 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 4

sous Awrangzeb et ses successeurs. Fondé sur une tradition persane, il s’est indianisé au fil des
décennies, tout en subissant profondément I'influence de la technique et des modéles européens.

Une deuxiéme section, « Un exotisme venu d’Europe », est précisément consacrée a des
ceuvres indiennes d’inspiration européenne : comme on pouvait s’y attendre, les thémes reli-
gieux chrétiens y sont trés fréquents, mais il est en général «trés difficile d’identifier ’ceuvre
européenne qui est a I’origine de sa réplique indienne. Les scénes religieuses chrétiennes devien-
nent, en outre, souvent des scénes de genre dont tout caractére religieux a disparu ».

La troisiéme section, « Herbiers et bestiaires », illustre 1’expression artistique de cet amour
de la nature sensible dés les débuts de I’époque moghole, a en juger par de nombreux passages
des Mémoires de Babur : « Traitées avec une précision quasi-scientifique, les plantes et les fleurs
constitudrent, au XVII® siécle, le motif décoratif moghol par excellence ».

La quatriéme section, « Des princes bibliophiles », est celle des « arts du livre », également
florissants sous les Moghols : calligraphie — cette fois dans la plus pure tradition islamique —,
reliure, marbrure du papier. La bibliothéque impériale de Delhi aurait compté jusqu’a 24.000
manuscrits au moment du sac de la ville par Nadir Shah en 1739.

La cinquiéme section, « La Guirlande des Raga-s », illustre « un genre tout a fait particulier
a la peinture indienne », & savoir « la représentation iconographique de la musique elle-méme ».

Last but not least, la sixiéme section est celle des monnaies. La présentation d’A. Négre
p. 185, évoque la réforme du monnayage sous Akbar I°* : introduction de nouveaux modules
(« Mohur » d’or et «roupie » d’argent), de 1’écriture nasta'lig, etc. Le régne suivant — Dja-
hinguir — nous a laissé les célébrissimes types « zodiacaux », dont le succés prévisible auprés
des numismates et collectionneurs de tous temps et de tous pays n’a pas manqué d’exciter le
zéle des faussaires . .. Ici encore, le régne d’Awrangzeb marque le début d’une décadence accom-
pagnée d’une quasi-immobilisation des types jusqu’a l’instauration du monnayage impérial
britannique, un siécle et demi plus tard. Le Cabinet des Médailles posséde également le camée
de Shah Djahan illustré p. 184.

L’exécution matérielle du volume est remarquablement soignée (1), L’illustration — en noir
et blanc et en couleurs — reproduit la totalité des miniatures et des monnaies exposées, assurant
ainsi une sorte de pérennisation de D’exposition elle-méme.

Gilles HENNEQUIN
(C.N.R.S,, Paris)

Dr. Saad A. AL-RASHID, Darb Zubaydah. The Pilgrim Road from Kufa to Mecca. Riyad,
Riyad Universities Libraries, 1980. 16,5 X 23,5 cm., xxvi - 363 p., XLV pl., 7 cartes
et 16 plans h.t.

Aprés avoir fait mention des différents itinéraires, intérieurs ou cotiers, empruntés pour se
rendre 3 la Mekke, I’auteur étudie la route Kiifa — La Mekke, dite Darb Zubaydah. 11 décrit

(1} L’arbre généalorique (p. 12) semble inter- ration. Incertitude orthographique : « ‘Alamgir »
rompu entre la quatriéme et la cinquiéme géné- (p. 63, comp. p. 12, etc.)?

BCAI 4 (1987) S.A. al-Rashid: Darb Zubaydah. The Pilgrim Road from Kufa to Mecca, recensé par M. Schneider
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1987 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 185

avec précision les travaux (amélioration des voies, construction de forts, puits, citernes, bornes,
milliaires, tours a signaux, lieux de halte) exécutés sur cette voie sur I’ordre de souverains (califes
rafidiin, umayyades et ‘abbéasides) ou d’autres personnages, accordant une importance parti-
culiére aux travaux ordonnés par Zubaydah, épouse du calife Harfin al-Rasid; puis il indique
pour quelles raisons la route a été abandonnée. Aprés cette introduction commence la partie
la plus intéressante de 1’ouvrage. Elle consiste en la localisation précise des sites qui jalonnent
la voie — certains avaient déja été visités par des voyageurs européens — et qui apparaissent
sur les excellentes cartes en fin de volume, la description des vestiges, la discussion des noms
des sites. Flle consiste également dans 1’étude des citernes : description, plans, comparaisons
avec d’autres citernes bities en des lieux différents (Tunisie, Transjordanie, Syrie, Sinai, Arabie
de I'ouest, du sud, Iran). Les tessons (poterie, verre) découverts sont décrits et reproduits
(Catalogue 1 et 2). Dans une section « Inscriptions » I’auteur livre la lecture de pierres sans date
conservées au Musée de Riyad (milliaires, stéles funéraires) et aussi celle de graffites. La lecture
de trois piéces de monnaie (un dinar d’or de 189/804-5 et deux dirhams d’argent respective-
ment de 143/760 et 188/778) est a chercher aprés 1’étude des tessons. Enfin, en Appendice 4 se
trouvent les noms des administrateurs de la route, et, en B, le glossaire des termes techniques.

Dans cet ouvrage qui ne peut manquer d’intéresser géographes, historiens, archéologues,
épigraphistes et spécialistes de 1’hydraulique, quelques erreurs se sont glissées: p. 12, 1. 2, la
date est 73 et non pas 37; p. 25, 1. 20, il faut lire §aybﬁni; p. 250, la reproduction du ductus
permet de lire I’'un des noms de la généalogie Su‘ayb et non pas Sa‘id; p. 243, 1. 5-6, la formule
est & compléter par ‘uddah li-liga’ Allah; p. 341, Du Caire apparait en tant que nom d’auteur;
p. 342, 346 a 348, la graphie de noms divers est fautive (Witt pour Wiet, milliare pour milliaire
etc...). Enfin, il est a regretter que I’index des anthroponymes, des noms de tribus et des topo-
nymes soit absent.

Madeleine SCHNEIDER
(E.P.H.E., Paris)

Jaouad MSEFER, Villes islamiques, cités d’hier et d’aujourd’hui. Paris, Conseil international
de la langue frangaise, 1984. 106 p.

La dualité exprimée dans le sous-titre de 1’ouvrage de Jaouad Msefer, « Villes islamiques,
cités d’hier et d’aujourd’hui », constitue 1’objet de ce livre. Sur la base d’une documentation
iconographique jamais rassemblée, 1’auteur préche en faveur de la conservation de 1’image
authentique de la cité d’inspiration musulmane. Si 1’intérét de « plus en plus prononcé » pour
le patrimoine urbain traditionnel n’est pas égal partout, quoi qu’en dise I’auteur, il est vrai que
cette tendance se développe infailliblement. C’est sur ce moteur qu’il faut compter pour faire
face & la modernisation et I’industrialisation forcenées dont les conceptions actuelles ne peuvent
qu’activer la disparition des noyaux historiques.

Cités d’hier : la genése de ces villes islamiques fait 1’objet d’un premier chapitre intitulé
« Naissance et formation des cités traditionnelles ». La tradition urbaine, dés le début de 1’Islam,

BCAI 4 (1987) S.A. al-Rashid: Darb Zubaydah. The Pilgrim Road from Kufa to Mecca, recensé par M. Schneider
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



